


Ի ՀԱՅՐԱՊԵՏՈՒԹԵԱՆ

ՆՈՐԻՆ ՍՈՒՐԲ ՕԾՈՒԹԻՒՆ

Տ. Տ. ԳԱՐԵԳՆԻ Բ

ՎԵՀԱՓԱՌ ԵՒ ՍՐԲԱԶՆԱԳՈՅՆ

ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ

ՀՐԱՄԱՆԱՒ

Տ. ԱԲԳԱՐ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ՅՈՎԱԿԻՄԵԱՆԻ

ԱՌԱՋՆՈՐԴԻՆ ԳԱՆԱՏԱՀԱՅՈՑ ԹԵՄԻ

ՄԵԿԵՆԱՍՈՒԹԵԱՄԲ

ՏԵՐ ԵՒ ՏԻԿԻՆ ԳՐԻԳՈՐ ՄՈՎՍԻՍԵԱՆԻ 

ԵՒ ՆԱԻՐԱ ԿԱՐԱՊԵՏԵԱՆԻ



Ձոնվում է 
Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ
Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսին՝

ծննդյան 75–ամյակի առիթով



Ֆիլոկալիայի յունարէն  
առաջին հրատարակութեան շապիկը 1782 թ.



ՖԻԼՈԿԱԼԻԱ
ԿԱՄ

ՍԷՐ ԴԷՊԻ  
ԳԵՂԵՑԿՈՒԹԻՒՆԸ



Հաւաքեց եւ թարգմանեց՝ 
Յակոբ արք. Գլնճեանը

ՀԱՍԵ ԳԱՆԱՏԱՀԱՅՈՑ ԹԵՄ
2026



7

ԱՌԱՋԱԲԱՆ

ՖԻԼՈԿԱԼԻԱ 
ՍԷՐ ԴԷՊԻ ԳԵՂԵՑԿՈՒԹԻՒՆԸ

Ուղղափառ քրիստոնէութեան մէջ, յատկապէս 

յունական (բիւզանդական) եւ ռուսական օրթոդոքս 

եկեղեցիներում1, գոյութիւն ունի սրբազան հայրե­

րի գրութիւնների, աստուածաբանական մտորում­

ների, հոգեշահ խոկումների եւ ուսուցումների մի 

բացառիկ հատընտիր, որը կոչւում է ՖԻԼՈԿԱԼԻԱ, 

ուր հաւաքուած են հիմնականում Դ.–ԺԵ. դարե­

րում ապրած սրբակենցաղ հեղինակների որոշ 

գրուածքներ՝ սկսած Եգիպտոսի, Սիրիայի, Պա­

ղեստինի եւ Սինա թերակղզու անապատական 

սուրբ հայրերից մինչեւ Աթոս Լեռան ճգնակեն­

ցաղ վանականները: Հոգեւոր այդ ողջ ժառան­

գութեան հիմնական նպատակն է տարածել սէ­

րը ամենագեղեցկի ու բարու հանդէպ, այսինքն՝ 

մերձենալ Աստծուն, որն ինքնին բացարձակ լաւն 

է, անսահման բարին, աղբիւրը ճշմարիտ ու տեն­

չալի գեղեցկութեան: Այստեղ հարկ ենք համա­

րում նշել, որ քաղաքակրթութեանը զուգընթաց 

1	 Թէև ռուսական եկեղեցին ոչ այլ ինչ է, եթէ ոչ բիւզանդա­
կան եկեղեցու մի ճիւղ. նոյնիսկ ռուսական եկեղեցական 
ճոխ արուեստը ներծծուած է բիւզանդական ազդեցու­
թեամբ։



8

մարդ արարածը միշտ անյագ փափաք է ունեցել, 

եւ դեռ շատերը շարունակում են ունենալ, շփուե­

լու աստուածութեան կամ Գերագոյն Էակի հետ: 

Դա, իհարկէ, մարդկային խղճին բնորոշ մի ցան­

կութիւն է՝ լինելու Աստծոյ հետ մտերմութեան մէջ, 

նոյնիսկ «միանալու Նրան անբաժանելի կերպով» 

(ըստ Ս. Գրիգոր Նարեկացու, Բան ԻԴ, 4): Դրան 

է ձգտում յատկապէս քրիստոնէական խորհրդա­

պաշտ եւ ազնուական ոգին: Այդ ձգտումը չի վերա­

բերում միայն վանականներին, այլ նաեւ՝ աշխար­

հականներին: Այդ միացումը, սակայն, կատարւում 

է, ըստ նոյնինքն Ս. Նարեկացու, միայն «կապեալ 

ընդ շնորհի Քրիստոսի», եւ այդ շնորհը Ս. Հոգու 

ներգործութիւնն է կամ ներուժը (էներգիան), այլա­

պէս տկար բնութեամբ մարդ արարածը չի կարող 

մերձենալ անդրանցական Աստծուն, քանզի Գե­

րագոյնի հետ կապուելու միակ հզօր միջոցը՝ Քրիս­

տոսին միանալն է աղօթքով, որն ինքնին Ս. Հոգու 

անկապուտ պարգեւն է: Պէտք է նկատի ունենալ, 

որ այդ մերձեցումը Աստծուն կամ Նրա հետ միա­

ւորումը երբեք չի ոչնչացնում մարդու ինքնութիւնը, 

այլ այն դարձնում է յաւիտենական և արժանի Տի­

րոջ երանական տեսութեանը: 

Քրիստոնէական քաղաքակրթութեան մէջ 

քրիստոնեայ առաջին վանականներն ապրել են 

Եգիպտոսում Դ. դարում։ Նրանք շատ սովորական 

մարդիկ են եղել եւ առաքինի վարք են ունեցել։ 

Նրանք, ընդհանրապէս, գիտական կամ աստուա­

ծաբանական առումով ոչ պատրաստուած մարդիկ 

էին, ոչ կրթուած, ոչ էլ՝ յայտնի։ Նրանցից շատերը 

նոյնիսկ չէին կարողանում կարդալ Սուրբ Գիրքը, 



9

թէեւ համարեա անգիր գիտէին այն: Նրանք մեծ 

մասամբ եկեղեցական կոչումներ չունէին եւ չէին էլ 

հետաքրքրւում եկեղեցական կամ աստուածաբա­

նական ակադեմիական բարձր կոչումներով, այլ 

աղօթասաց ճշմարիտ քրիստոնեաներ էին՝ իրենց 

մտքում ու սրտում մշտապէս պահելով ու փառա­

բանելով Տէր Յիսուսին: Նրանց ունեցած իւրայա­

տուկ իմաստութիւնը բխում էր Ս. Հոգուց, որով 

նրանք մերձենում էին Աստծուն եւ լցւում իմաստու­

թեամբ,

Նրանք, ովքեր առանց Աստծոյ երկիւղի, 

առանց Սուրբ Հոգու օգնութեան, այլ պարզապէս 

վստահելով իրենց մտային սեփական կարողութե­

անը՝ փորձում են լոկ ուսումնառութեան ճանա­

պարհով իմաստութեան հասնել, ձախողւում են եւ 

ընկնում որոգայթի մէջ, քանզի «գիրն սպանում է, 

իսկ հոգին՝ կենդանացնում» (Բ Կորնթ. Գ 6): Այս 

խօսքը վերաբերում է յատկապէս նրանց, ովքեր 

Աստծոյ սրբազան երկիւղը մէկ կողմ թողած, զբաղ­

ւում են աստուածաբանական դատարկ վէճերով 

կամ ցանկանում են փառաւորուել իբրեւ աստուա­

ծաբան կամ եկեղեցու «դոկտոր», մինչդեռ այդպի­

սիք չեն հասկանում, որ մեծագոյն աստուածաբա­

նը հէնց ինքը՝ սատանան է, որը որեւէ մէկից աւելի 

լաւ գիտէ, թէ Ով է Աստուած եւ ի՛նչ է կամենում, 

թէեւ սարսում է Նրանից, սակայն այդ երկիւղը 

ստրկական է, որի մէջ սէր չկայ, եւ դրանից է գալիս 

նրա կործանարար չարութիւնը1:

1	 Տեսնել՝ Յակոբ արք. Գլնճեան, Հաւատի եւ բանականու­
թեան հետքերով, Երեւան 2014, էջ 53–54:



10

ՖԻԼՈԿԱԼԻԱՆ, ասկետիկ–խորհրդապաշտ 

գրութիւնների այդ հոյակապ ժողովածուն, ի մի է 

բերում արեւելեան վանական աւանդոյթի ողջ 

իմաստութիւնը, եւ ինչպէս Նիկոդեմոս Հագիորա­

ցին (Նիկոդեմոս Աթոս Լեռնցի 1749–1809) է գրում, 

այն «զգաստութեան եւ ժուժկալութեան գանձա­

րան է, բանականութեան պաշտպանութիւն, հոգե­

բուխ աղօթքի միստիկական ուղեցոյց, արգասա­

բեր ու առաքինի կեանք վարելու գերազանց չա­

փանիշ, դրախտ հայրերի եւ շղթայ ամենայն առա­

քինութիւնների» (La Filocalia de la Oración de Jesús, 

España 2006, Առաջաբան, էջ IV): 

ՖԻԼՈԿԱԼԻԱ բառը հին յունարէն է (Φιλοκαλíα), 

որը նշանակում է՝ «Սէր դէպի գեղեցկութիւնը» կամ 

«Սէր գեղեցկութեան հանդէպ»: Այստեղ «Գեղեցկու­

թիւնը», (հուն. καλóς), նկատի ունի Աստծոյ անսահ­

ման գեղեցկութիւնն ու բարութիւնը: Ռուսերէնում 

«Ֆիլոկալիան» թարգմանուել է որպէս «Добротолю­

бїе», այսինքն՝ «սէր բարութեան հանդէպ»: Այն կա­

րելի է վերարտադրել նաեւ իբրեւ «Սթափ սէր դէպի 

հոգեւոր գեղեցկութիւնը» կամ «Սէր դէպի առաքի­

նութիւնը»: Ֆիլոկալիան հիմնականում մատնանիշ է 

անում արեւելեան ասկետիզմի բուն նպատակը, որն 

է ձգտելն ու հասնելը Աստծոյ հետ միութեան՝ ի 

շնորհիւ խորասուզուած աղօթքի ու հոգեւոր խո­

կումների, ինչը կազմում է հեսիխասմի1 էութիւնը:

1	 Hesychasm եզրոյթը ծագել է յունարէն Hesychia բառից, 
որը նշանակում է «հանգիստ», «լռութիւն», «մենութիւն», 
«հանգստութիւն», «խաղաղութիւն»: Դա սկզբնապէս 
բիւզանդական հոգևորութեան ձև է եղել, որն հետզհետէ 
սկսել է լայն տարածում գտնել յատկապէս Ռուս 
Ուղղափառ Եկեղեցում։



11

Նախկինում «Ֆիլոկալիա» է կոչուել Որոգինէս 

Աղեքսանդրացու (184 –254) տեքստերի ընտրա­

նին, որի շարադրանքը վերագրուել է սուրբ Բար­

սեղ Մեծին (329–379) եւ սուրբ Գրիգոր Նազիան­

զացուն (330–389/390): Նոր «Ֆիլոկալիան», իր յու­

նարէն եւ ռուսերէն տարբերակներով, ընդգրկում է 

աւելի քան երեսուն սրբազան հեղինակի, որոնց 

թւում են Անտոն Մեծը, Եւագր Պոնտացին, Մեծն 

Մակար Եգիպտացին, Յովհաննէս Դամասկացին, 

Գրիգոր Սինայեցին, Իսահակ Նինուէցին, Յովհան­

նէս Կլիմակոսը (Յովհաննէս Սանդուղք), Սիմէոն 

Նոր Աստուածաբանը, Գրիգոր Պալամասը: Առա­

ջին անգամ այն հրատարակուել է յունարէն լեզո­

ւով, 1782 թ., Վենետիկում, Աթոս լեռան վանական 

Նիկոդեմոս Հագիորացու (Աթոս լեռնցու) եւ եպիս­

կոպոս Մակարիոս Կորնթացու (1731–1805) կողմից, 

մեկենասութեամբ ռումինացի իշխան Իոհան Մաւ­

րոգորդատուի: Այս հրատարակութիւնը, թարգ­

մանուելով այլ լեզուների, մեծ յաջողութիւն է գտ­

նում արեւելեան քրիստոնէութեան մէջ, յատկապէս 

սլաւոնական աշխարհում: Նրանից ընտրուած հա­

տուածներ սլաւոներէնի են թարգմանւում եւ լոյս 

տեսնում Մոսկուայում 1793 թ. իբրեւ «Добротолюбїе», 

որի հրատարակիչն էր վանական Պաիսի Վելիչ­

կովսկին: Այնուհետեւ ռուսերէնով եղել են եւս երկու 

թարգմանութիւններ, որոնցից մէկը հրատարակո­

ւել է 1857 թ., իսկ միւսը, աւելի ամբողջականը, հինգ 

հատորներով, 1877–1889 թուականներին1: Այսպի­

1	 Այս հատորները թարգմանել, պատրաստել և հրա­
տարակել է ռուս վանական և եպիսկոպոս, (սրբա­
դասուած 1988 թ.) Թէոփան Ճգնաւորը (1815–1894), որն 
այցելել էր Պաղեստին, սովորել յունարէն և ծանօթացել 



12

սով Ֆիլոկալիան, ինչպէս նաեւ անյայտ մի հեղի­

նակի կողմից 1853–1861 թուականներին գրուած 

«Ռուս Ուխտաւորը» գիրքը դառնում են ուղղափառ 

քրիստոնէութեան ամենայայտնի գրքերից, որոնք 

լայնօրէն օգտագործուել են հեսիխաստական մե­

դիտացիայում եւ մեծ ազդեցութիւն են թողել ժա­

մանակի ռուս գրողների վրայ, յատկապէս Ֆ. Մ. 

Դոստոեւսկու (1821–1881):

Ներկայումս Արեւմուտքում մեծ հետաքրքրու­

թիւն է նկատւում Ֆիլոկալիայի նկատմամբ որպէս 

Արեւելքի եկեղեցու հոգեւոր ժառանգութիւն, որը 

հաւատի արծարծման եւ հոգեւոր դաստիարակու­

թեան առնչութեամբ իր կարեւոր տեղն ու դերն ու­

նի: Աստուածաշնչի եւ մեր Եկեղեցու հոգեւոր ժա­

ռանգութեանը առընթեր, «Ֆիլոկալիան» կարելի է 

համարել արեւելեան քրիստոնէութեան հոյակապ 

գոհարներից մէկը, որն, անտարակոյս, իր հոգեւոր 

նպաստը կ՛ունենայ նաեւ հայ ընթերցողի համար: 

Այս է պատճառը, որ մենք ձեռնամուխ եղանք այս 

բացառիկ գործի հակիրճ ուսումնասիրութեանը եւ 

նրա որոշ հատուածների թարգմանութեանը: Մեր 

նպատակը սեփական աւանդոյթից հրաժարուելը 

չէ, այլ՝ քոյր եկեղեցիների դարաւոր եւ ուղղափառ 

աւանդութիւնից օգտուելն է, որի սրբազան հեղի­

նակներից շատերը նաեւ մեր Եկեեցու հարազատ 

սրբերն են: Այստեղ մենք Ֆիլոկալիայից զանց ենք 

արել այնպիսի հեղինակների, որոնք պարզապէս 

սրբազան հայրերի գրուածքներին: Նա յունարէն Ֆիլո­
կալիայից դուրս է թողել որոշ հեղինակների և աւելաց­
րել այլոց, որոնցից են՝ Եփրեմ Ասորին, Բարսանուփիոսը, 
Յովհաննէս Կլիմակոսը և ԺԷ.–ԺԸ. դարերի Ռուսական 
եկեղեցու մի քանի հայրեր:



13

կրկնել են իրենց նախորդներին կամ առնչուած են 

եղել դաւանաբանական եւ մանաւանդ քաղկեդո­

նական վէճերին, դրանցից մէկն է, օրինակ, Դիա­

դոկոս Փոտիքեցի եպիսկոպոսը (Ե. դար): 

Թարգմանութիւնները կատարելիս հիմնակա­

նում օգտուել ենք «Ֆիլոկալիայի» իսպաներէն եւ 

երբեմն էլ՝ գերմաներէն տարբերակներից:

Յակոբ արք. Գլնճեան

	



14

Ֆիլեկալիայի ռուսերէն
հրատարակութեան շապիկը, 1905 թ.



15

ՖԻԼՈԿԱԼԻԱ ՅԻՍՈՒՍԵԱՆ  
ԱՂՕԹՔԻ ՄԱՍԻՆ1

ԱՆԴԱԴԱՐ ԿԱՆՉԵԼ ՅԻՍՈՒՍԻ ԱՆՈՒՆԸ

Արեւելեան եկեղեցիների կեանքում, եւ յատ­

կապէս Ռուս ուղղափառ Եկեղեցում, գոյութիւն ու­

նի խորասուզուած աղօթքի մի հոգեւոր պրակտի­

կա, որը բնութագրւում է իբրեւ «Յիսուսեան աղօթք» 

կամ իբրեւ «սրտի աղօթք»: Այն մուտք է գործել 

Ռուսաստան ԺԴ. դարի կէսերին: Ռուսական վա­

նականութեան յայտնի հիմնադիր Ս. Սերգէյ Ռա­

դոնէժցին (Сергий Радонежский) (1314–1392) արդէն 

գիտէր դրա մասին եւ կիրառում էր այն: Նոյնը 

անում էին նաեւ նրա աշակերտները: Նրանցում 

ամենից նշանաւորն էր Նեղոս Սորայեցին (իսկա­

կան անունը Николай Майков, 1433–1508): Հետա­

գայում մի այլ նշանաւոր վանական՝ Պաիսի Վելիչ­

կովսկին (1722–1794) տարածում է այն եւ ժողովր­

դականացնում:

Ֆիլոկալիայի մի հին բնագրի համաձայն, «Յի­

սուսեան աղօթքը» մեզ հասել է սուրբ առաքեալնե­

1	  Սոյն շարադրանքը հիմնուած է հետևեալ աշխատութեան 
վրայ՝ J. Serr–ի La prière du coeur, Abbaye de Bellefontaine, 
Bégrolles (Maine–et–Loire) 1977.



16

րից: Նրանց համար այն ծառայել է իբրեւ օրինակ 

մշտական աղօթքի՝ հետեւելով Պօղոս առաքեալի՝ 

քրիստոնեաներին ուղղուած յորդորին, թէ պէտք է 

անդադար աղօթել (Ա Թես. Ե 17): Ամենայն աղօթք­

ներով եւ աղաչանքներով ամէն ժամ աղօթէք Հո­

գով (Եփս. Զ 18): Անհրաժեշտ է միշտ աղօթել եւ 

չձանձրանալ (Ղուկ. ԺԸ 1): Հսկեցէ´ք եւ աղօթք արէ´ք 

ամէն ժամ (Ղուկ. ԻԱ 36)1: Այս աղօթքը հիմնակա­

նում Յիսուսի անուան անդադար կրկնումն է, այդ 

սրբազնագոյն անուան յիշատակումը, որի պատ­

ճառով էլ այն կոչուել է «Յիսուսեան աղօթք»: 

Աղօթքն իր ուժը ստանում է աստուածային անու­

նից, դա կարող է լինել «Եահվէ»՝ Հին Կտակարա­

նում կամ «Յիսուս»՝ Նոր Կտակարանում: Յատկա­

պէս Գործք Առաքելոց գրքում գրուած է, թէ նա, ով 

կանչի Տիրոջ անունը, կը փրկուի (Գործք Բ, 21): Այս 

պարագայում այստեղ անունը նոյնանում է այդ 

անունը կրողի հետ, այսինքն՝ հենց ինքն մեր Տէր 

Յիսուսի անձի հետ: Դրա համար էլ այդ անուան 

հզօրութիւնն ու սրբութիւնը փրկում է, բժշկում, հա­

նում պիղծ ոգիները, մաքրում սիրտը: Երբ հանա­

պազ պահում ենք Տիրոջ անուան սրբութիւն եւ 

փառաբանում այն, այդ ժամանակ միայն զգում 

ենք դրա փրկարար զօրութիւնը մեր կեանքում: 

Ըստ Պօղոս առաքեալի (Ա Կորնթ. Ա 2)՝ քրիստոնե­

աները կոչուել են նաեւ՝ «ամենուրեք մեր Տէր Յի­

սուս Քրիստոսի անունը կանչողներ»2.

1	  La Filocalia de la Oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 9:
2	 Յիսուսի սուրբ անունը ճշմարիտ արտայայտիչն է իր 

աստուածային էութեան։ Ճանաչել Աստծու անունը 
նշանակում է ճանաչել հէնց ինքն Աստծուն այնպէս, 
ինչպէս որ Նա ինքն իրեն յայտնել է, դրա համար էլ այդ 



17

«Յիսուսեան աղօթքը» բաղկացած է հետեւեալ 

բանաձեւի անվերջ կրկնումից. «Տէր Յիսուս Քրիս­

տոս, Որդի Աստուծոյ, ողորմեա´ ինձ, մեղաւորիս» 

(ըստ Ղուկաս ԺԸ 38), որն ինքնին Երիքովի կոյրի 

աղաղակն էր, երբ նա բժշկութիւն էր հայցում Յի­

սուսից: Սա նաեւ մաքսաւորի աղօթքն է. «Աստուած 

քաւեա´ զիս զմեղաւորս» (Ղուկաս ԺԹ 13): Այստեղ 

հարկ է նշել նաեւ, որ «Յիսուսեան աղօթքի» պար­

զունակ ձեւն է եղել. «Տէր ողորմեա՜» (Kyrie eleison), 

որի մշտական կրկնութիւնը Արեւելեան ծիսակար­

գում սկիզբ է առնում դեռեւս Անապատական հայ­

րերի ժամանակաշրջանից Գ.–Ե. դարերում:

անունը պահանջում է բացարձակ յարգանք ու պատիւ, 
ինչպէս կարդում ենք այս մասին Հին Կտակարանում. 
«Եթէ յանձն չառնէք կատարել այս գրքում գրուած 
օրէնքների բոլոր խօսքերը՝ չվախենաք ձեր Տէր Աստծոյ 
պատուական ու սքանչելի անունից, ապա Տէրը նոր 
նշաններով՝ մեծ ու զարմանալի հարուածներով, խոր ու 
խիստ ցաւերով կը պատուհասի քեզ ու քո սերնդին» (Բ 
Օր. ԻԸ 58–59)։ (Աւելի մանրամասն տեսնել՝ Յակոբ արք. 
Գլնճեան, Հաւատի եւ բանականութեան հետքերով, 
Երեւան 2014, էջ 36–47):

	 Իրականում Աստուած աւելին է քան իր յայտնած անունը, 
Նա վեր է անունից, որն սկզբնագոյ չէ: Այս է պատճառը, 
որ Ռուս Ուղղափառ Եկեղեցին 1913 թուականին պաշտօ­
նապէս դատապարտել է Տիրոջ անունը պաշտողների 
ծայրայեղական շարժումը (ռուս. Имяславие կամ Имябо­
жие), որը կոչւում է նաև Onomatodoxia: Նոյնը արել է 
նաև Կ. Պոլսի Տիեզերական պատրիարք Գերմանոս Ե.՝ 
յայտարարելով, որ Имяславие–ն պանթեիզմ է, իսկ Ռու­
սաստանի Նիկոլայ Բ. ցարը 1913 թ. յունիսին նոյնիսկ 
զինուորական միջամտութիւն է կատարել Աթոս լեռան 
ռուսական Սուրբ Պանտէլէյմոն վանքում և այնտեղ 
ապրող հարիւրաւոր վանակնների դաժանօրէն ձերբա­
կալել է տուել և նաւով տեղափոխել Ռուսաստան, որոնք 
կողմնակից էին Имяславие–ի շարժմանը (տեսնել Antoine 
Nivière, Les Glorificateurs du nom, Éditions des Syrtes, 2016):



18

Բանաձեւի բառերը կարող են տարբեր լինել, 

բայց խորհուրդ է տրւում կիրառել կարճ եւ ճշտո­

ւած բանաձեւեր՝ խուսափելու համար բառերի ան­

պատշաճ եւ աւելորդ կուտակումից: Աւետարանում 

տեսնում ենք, որ մաքսաւորին եւ անառակ որդուն 

բաւական եղաւ անկեղծ զղջումի միայն մէկ խօսք 

ասել եւ ստանալ Աստծոյ ներումը: Նոյնպէս Յիսու­

սի կողքին խաչուած աւազակը, հաւատով լցուած 

մի պարզ արտայայտութեամբ, արժանի դարձաւ 

փրկութեան: Բառերի կամ նախադասութիւնների 

առատութիւնը չի կարող որեւէ ազդեցութիւն ունե­

նալ: Երեխաների պարզ, ինքնաբուխ եւ միապա­

ղաղ մէկ թոթովանքն անգամ բաւական է շարժելու 

իրենց հօր սիրտը: Աղօթքի մէջ բառերի շռայլութիւ­

նը յաճախ լցնում է աղօթողի հոգին պատկերնե­

րով եւ ցրում նրա միտքը1:

ՇՆՉԵԼ ՅԻՍՈՒՍԻ ԱՆՈՒՆԸ

«Յիսուսեան աղօթքը» կարող է սկսուել լսելի 

ձայնով մի աղօթքի բազմիցս կրկնումով, ընդհան­

րապէս վարդարանի կամ «Տէրողորմեայի»2 (համ­

րիչի) օգնութեամբ, ինչպէս նաեւ մի հոգեւոր առաջ­

1	  Juan Clímaco, La santa escala.
2	 «Տէրողորմեա» (այսինքն՝ Տէ´ր, ողորմի´ր) է կոչւում 

սովորաբար բրդեայ սև թելից հանգոյցներով գործուած 
մի յատուկ համրիչ, որն ուղղափառ քրիստոնեաներն 
օգտագործում են «Յիսուսեան աղօթքն» ասելիս և 
երկրպագութիւն կատարելիս, ռուսերէնով՝ «комбоски­
ни=կոմբոսկինի» կամ «чётки=չյոտկի»: Այս անուանումը 
ծագում է յունարէն σχοινί με κόμπους ձեւից, որը նշա­
նակում է՝ «հանգուցաւոր պարան»:



19

նորդի, մեծաւորի (стáрец) կամ խոստովանահօր 

հսկողութեան ներքոյ, որն ընդհանրապէս լինում է 

տարեց ու փորձառու մի վանական:

Շնչելը ծառայում է որպէս աջակցութիւն եւ որ­

պէս աղօթքի հոգեւոր խորհրդանիշ: Յիսուսի անու­

նը տարածուող անուշ բուրմունք է, որը քաղցր է 

շնչել (Երգ Երգոց Ա 2–3): Յիսուսի շունչը հոգեւոր է, 

այն բժշկում է, հալածում դեւերին, եւ մեզ հաղոր­

դակից է դարձնում Սւրբ Հոգուն: 

Սուրբ Հոգին աստուածային շունչն է, Աստծոյ 

փչումը (տես Յովհ. Ի, 22. «Այս ասելուց յետոյ նրանց 

վրայ փչեց ու ասաց. Առէ´ք Սուրբ Հոգին»), այդ 

Սուրբ Հոգին նաեւ Աստծոյ սիրոյ զեղումն է Ամե­

նասուրբ Երրորդութեան խորհրդում: Յիսուսի շուն­

չը, ինչպէս նաեւ իր սրտի տրոփիւնը, միշտ միա­

ցած են այդ սիրոյ խորհրդին:

Շնչառական գործողութիւնը խիստ էական է 

մարմնի կենսունակութեան համար: Այն կապո­

ւած է արեան շրջանառութեան, սրտամկանի կծ­

կումների եւ մեր էութեան ամենախորը բջիջների 

հետ: Յիսուսի անուան խորը շնչումը կեանք է 

արարածի համար. «Նա, ով տալիս է կեանք բո­

լորին, շունչ եւ ամէն ինչ: Քանզի Նրանով ենք 

ապրում եւ շարժւում» (Գործք ԺԷ 25, 28): «Սուրբ 

Հոգին շնչելու փոխարէն,— ասում է Գրիգոր Սի­

նայեցին,— մենք յագեցած ենք չար ոգիների 

շնչով»:

Աղօթքը յարմարեցնելով շնչառութեանը, 

հանգստացնում է հոգին, որը գտնում է իր «հան­

գիստը» (յունարէն՝ hesychia, որտեղից էլ գալիս է 

հեսիխաստական խորհրդապաշտ շարժման 



20

անուանումը): Հանգստացած կամ խաղաղուած 

հոգին լքում է արտաքին աշխարհի խառնիճա­

ղանճն ու ցնցումները, մաքրւում է մտածումների, 

պատկերների, խորհրդանինշերի անկարգ շա­

րանից: Նա միաժամանակ միաւորւում է նրա 

հետ, որն աղօթում է մարմնի հետ, որի արդիւն­

քում մարմնաւորւում է: Սրտի խորքում հոգին եւ 

մարմինը վերագտնում են իրենց սկզբնական 

միասնութիւնը: Մարդ էակը վերականգնում է իր 

«պարզութիւնը»: 

Հարկ է գտնել ներքին անդորրը, խուսափել 

բոլոր մտքերից, նոյնիսկ նրանցից, որոնք թւում են 

օրինաւոր, մշտապէս զննել սրտի խորքը եւ ասել. 

«Տէր Յիսուս Քրիստոս, Որդի Աստուծոյ, ողորմի´ր 

ինձ»: Երբեմն ասւում է միայն. «Տէր Յիսուս Քրիս­

տոս, ողորմի´ր ինձ»: Յետոյ փոխւում է. «Որդի Աս­

տուծոյ, ողորմի´ր ինձ»: Համաձայն Գրիգոր Սինայե­

ցու, այս վերջին բանաձեւը աւելի հեշտ է սկսնակ­

ների համար: Այդուհանդերձ նա թելադրում է, թէ 

կարիք չկայ յաճախ փոխել բանաձեւը, այլ միայն՝ 

երբեմն: «Ուշադրութեամբ արտասանելով այս 

աղօթքը, կը մնաս կանգնած կամ նստած կամ էլ 

նոյնիսկ՝ պառկած, պահելով շունչդ, որքան որ 

հնարաւոր է, որպէսզի շատ յաճախ չշնչես… Կան­

չի´ր Տէր Յիսուսին ջերմեռանդ ցանկութեամբ եւ 

համբերատար ակնկալիքով, հրաժարուիր բոլոր 

մտքերից… Եթէ նկատես չար ոգիների պղծութիւ­

նը, այսինքն՝ մտքերի անմաքրութիւնը, որոնք ծած­

կում են ու փակում հոգին սրտի մէջ, այն ժամանակ 

անդադար եւ առանց ցրուելու կանչի´ր Տէր Յիսու­

սին, եւ այնուհետեւ այդ ոգիներն անտեսանելիօ­



21

րէն կ՛ոչնչանան՝ այրուելով աստուածային անուան 

զօրութիւնից: Հեսիխան կայանում է հէնց նրանում, 

որ ձգտում է սեփական սրտում փնտռել Տիրոջը, 

պահպանելով սիրտը աղօթքի մէջ եւ անընդհատ 

լինելով նրա ներսում…»1:

Այնուամենայնիւ, այստեղ նկատի չունենք 

վաստակաշատ արարքներն իբրեւ արժանիք, որ­

պիսիք են վարդարանների (Տէրողորմեաների) թի­

ւը, աղօթքների քանակը, ինքնազոհողութիւններն 

ու նուաստացումները՝ իրենց հասարակ իմաստով: 

Արեւելեան աստուածաբանութիւնից բացակայում 

է «արժանիք» հասկացութիւնը. «Մի՛ անհանգստա­

ցէք ձեր արտասանած աղօթքների քանակի մա­

սին: Ձեր միակ մտահոգութիւնը թող լինի այն, որ 

աղօթքը բխի ձեր սրտից, իբրեւ կենսապարգեւ 

աղբիւր կենդանի ջրի: Ձեր հոգուց ամբողջովին 

դէն նետէք քանակի գաղափարը»2: Դա մեխանի­

կական մի վարժութիւն չէ եւ ոչ էլ՝ հոգեմարմնա­

կան (psychosomatisch) հմտութիւն, որը հարազատ է 

արեւելեան այլ կրօնների: Յամենայն դէպս դա, 

իհարկէ, մի վարժութիւն է, որը կայուն մի իրավի­

ճակ է եւ այն կոչւում է «ուշադրութիւն» կամ նոյ­

նիսկ՝ «զգաստութիւն», «հոգեւոր աշխատանք», 

«սրտի պահպանում»: Դա աղօթքի հսկումն է, որն 

ուզում է անդադար լինել ու ներթափանցել նոյ­

նինքն սրտի ակունքներում:

1	 Nil de la Sora, Regle, cap. 2, մէջբերուած J. Meyendorf–ի 
կողմից, S. Grégoire Palamas et la mystique orthodoxe, Paris 
1959, էջ 158.

2	 Teófano el Recluso, El arte de la oración. (տեսնել՝ La filocalia, 
Salamanca 1998, էջ 15).



22

ՍՐՏԻ ԱՂՕԹՔԸ

Յիսուսեան աղօթքը կոչւում է նաեւ սրտի 

աղօթք: Սրտի աղօթքի այս հասկացութիւնը էա­

կան է արեւելեան հոգեւորութեան մէջ, յատկապէս 

ռուսական աւանդոյթում: Կարելի է ասել նոյնիսկ, 

որ այս առումով արեւելեան աւանդոյթն իրեն թոյլ 

չի տուել ենթարկուել յունալատինական փիլիսո­

փայական ազդեցութիւններին, այլ մնացել է շատ 

աւելի հարազատ Աստուածաշնչեան եւ սեմական 

աղբիւրներին:

Հին Կտակարանում իսկապէս գոյութիւն ունի մի 

«սրտի աստուածաբանութիւն»: Նոյնը նաեւ առկայ է 

Նորում, որը բանալին է աստուածաշնչեան մարդա­

բանութեան: Կարելի է տարբերել սիրտն ու գլուխը, 

եւ դրանք նոյնիսկ միմեանց հակադրել: Գլուխը կը 

լինի ուղեղի, մտային եւ մտաւոր կարողութեան, 

տրամաբանութեան եւ բանականութեան տիրոյթը… 

Սիրտը, սակայն, չպէտք է սահմանափակել միայն 

յուզական եւ զգացական տիրոյթում: Երբեմն ասւում 

է՝ «սրտի մարդ է» կամ էլ՝ «գլխով կին է»: Սիրտը հո­

գեւոր այն հարթութիւնն է, որտեղ թէ մարմինը եւ թէ 

հոգին միախառնում են իրենց իսկ արմատներն 

իրար: Սիրտն է գոյութեան կենսական աղբիւրը:

«Սիրտն է իրականում ամբողջ յօրինուածքի 

տէրն ու թագաւորը, եւ երբ շնորհն է գրաւում սրտի 

մարգագետինները, այդ շնորհը տիրում է բոլոր 

անդամների եւ հոգու բոլոր մտքեր վրայ, եւ այդ­

տեղից է, որ բարիք է ակնկալում»1:

1	 Macario, Hom. Spirit. XV, 20, մէջբերուած՝ J. Meyendorf, S. 
Grégoire Palamas, 28.



23

«Ոմանք հոգին տեղադրում են ուղեղում, ինչ­

պէս մի տեսակ միջնաբերդ (acrópolis), ուրիշները 

դրան յատկացնում են սրտի կենտրոնական մասը, 

որը զերծ է որեւէ կենդանի շնչից: Ինչ վերաբերում 

է մեզ, մենք հաստատ գիտենք, որ մեր բանական 

հոգին մեր ներսում այնպէս չէ, ինչպէս կը լինէր մի 

բաժակում, քանի որ այն անմարմին է: Այն նաեւ 

դրսում չէ, քանի որ այն միացած է մեր մարմնին, 

այլ այն սրտում է, ինչպէս իր սեփական տաղաւա­

րում»:

«Ինչ վերաբերում է սրտին, արեւելեան աւան­

դութեան մէջ այն մարդու գոյութեան կենտրոնն է, 

իմացութեան եւ կամքի գործուն ունակութիւնների 

արմատը, այն կէտը, որտեղից գալիս է եւ դէպի ուր 

ընթանում է ողջ հոգեւոր կեանքը: Դա այն մութ ու 

խորը աղբիւրն է, որտեղից բխում է մարդու ողջ 

հոգեկան ու հոգեւոր առաքինութիւնը, եւ որի միջո­

ցով նա մօտենում է եւ շփւում կենաց աղբիւրի 

հետ»:

Յիսուսեան աղօթքն հոգեւոր հմտությունների 

գործադրմամբ եւ իր շնչառական յաճախականու­

թեամբ կայանում է հոգու կամ բանականութեան 

դէպի սիրտ իջնելու մէջ:

«Յարմար է ուղեղից իջնել դէպի սիրտը: 

Առայժմ,— ասում է Թէոփանէս Ճգնաւորը (Feofan 

Zatvórnik, 1815–1894), ձեր մէջ Աստծոյ մասին միայն 

ուղեղային (մտացածին) մտորումներ կան, բայց 

Ստուած ինքը հիմնականում մնում է դրսում»:

«Գոյաբանական տեսակէտից մարդու համար 

անկումի իբրեւ հիմնական հետեւանք դարձել է 

հենց այս հոգեւոր քայքայումը, որով նրա անձը 



24

զրկւում է իր կենտրոնից, եւ իր բանականութիւնը 

ցրւում է արտաքին աշխարհում: Վայրը, ուր տեղի է 

ունենում անձի տարտղնումը, գլուխն է, ուղեղն է. 

այնտեղ մտքերը յորձանուտներ են կազմում, ինչ­

պէս ձեան փաթիլներ, ինչպէս ամռանը վայրի ճան­

ճերի պարսեր: Ուղեղի միջոցով հոգին ճանաչում է 

մի աշխարհ, որն իր համար արտաքին է, եւ դա 

կատարւում է այն ժամանակ, երբ ինքը կորցնում է 

կապը հոգեւոր աշխարհների հետ, որի իրականու­

թիւնը անհասկանալի կերպով սեղմում է սիրտը: 

Վերականգնելու համար մարդուն շնորհի մէջ, ան­

հրաժեշտ է ուրեմն վերագտնել մի ներդաշնակ յա­

րաբերութիւն մտքի եւ սրտի հետ»:

Պէտք է աղօթել սրտով, պէտք է գտնել սրտի 

աղօթքը: Պէտք է նստել մեկուսի ու հանգիստ, աղ­

մուկից ու շարժումներից հեռու, լռութեան մէջ: 

Հարկ է խոնարհեցնել գլուխը դէպի սիրտը, վանել 

մտքերի յուզումները, ո չ́ ասել ցրուածութեանը, 

պատկերների, մտքերի եւ յիշողութիւնների բազ­

մազանութեանը: Շնչել հանգիստ, դանդաղ, խորը, 

աղօթելով Տէր Յիսուսին: Ներքին հայեացքն ուղղել 

դէպի սրտի գտնուած դեռեւս մռայլ ու մութ վայրը, 

ուր աղօթքը, շնչառութեան ռիթմով, ներմուծում է 

Յիսուսի աստուածային անունը: Քիչ–քիչ Յիսուսի 

անունը նոյնացւում է սրտի զարկերի հետ: Յիսու­

սեան աղօթքի ընթացքում սիրտն ինքնին աղօթում 

է եւ շնչում առանց դադարի, որն այսպիսով վե­

րածւում է «Յաւերժական աղօթքի»:

Գործողութեան այս ընթացքը մեզ համար 

թւում է լինել ցնցող: Նրանում տեսնում ենք անմի­

ջապէս, ինչպէս այն խորամանկ հոգեբանը, որպի­



25

սին է իւրաքանչիւր արեւմտեան մարդ, ինքնաքն­

նումի, ինքնաներշնչման, իւրովի «վերլուծութիւն­

ներ» անելու վտանգը… Յամենայն դէպս խօսքը 

դրա մասին չէ: Իրականում հարցը վերաբերում է 

նրան, որ պէտք է ազատագրել սիրտն ու հոգին 

մտքերի ճնշումից, գաղափարների շարունակա­

կան յաճախումներից, «անմաքուր ոգիների» ազ­

դեցութիւնից, որպէսզի շնորհի գործողութեան 

ներքոյ «սրտի ազատագրուած ներուժը» անարգել 

փայլեն մեր մէջ: «Սրտի մէջ է կեանքը եւ հաճելի է 

նաեւ այնտեղ ապրելը»1: 

ՍՐՏԻ ԼՈՒՍԱՒՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Երբ Յիսուսեան աղօթքը վերածւում է սրտի 

աղօթքի, դրա առաջին ազդեցութիւնը լուսաւորու­

թիւնն է: Չմոռանանք, որ այդ աղօթքը կոյրի աղա­

չական ճիչն է՝ բժշկութիւն ստանալու ակնկալիքով 

(Ղուկ. ԺԸ, 38), ում Յիսուսը պատասխանում է՝ բա­

ցելով նրա աչքերը եւ լոյս տալով նրան: Յարատեւ 

արուած Յիսուսեան աղօթքի ազդեցութիւնն է բժշ­

կութիւն պարգեւում: «Քրիստոսի ներկայութիւնը 

միայն, երբ Նա յայտարարում է, որ ինքն իր կեան­

քը կը տայ իբրեւ փրկագին վասն բազմութեան, 

ինքնին «հաղորդում» է Յիսուսեան աղօթքի փրկա­

րար էութիւնը Երիքովի կոյրին»:

Սրտի աչքերը բացւում են աստուածային լոյսի 

առաջ: Սիրտը լուսաւորւում է եւ նրանով՝ ամբողջ 

մարդը (Մտթ. Զ, 22–23): «Երբ բանականութիւնն ու 

1	 La Filocalia de la Oración de Jesús, Salamanca 2004, էջ 16–17



26

սիրտը միաւորւում են աղօթքի մէջ, եւ հոգու մտքե­

րը չեն ցրուած, սիրտը տաքանում է մի հոգեւոր 

ջերմութեամբ, եւ Քրիստոսի լոյսը շողում է նրա մէջ՝ 

լցնելով ներքին մարդուն խաղաղութեամբ եւ ուրա­

խութեամբ»:

Աղօթքի միջոցով հասած լուսաւորութիւնը ար­

դիւնք է բացառապէս շնորհի: «Միայն աստուա­

ծային շնորհն ինքնին օժտուած է այնպիսի կարո­

ղութեամբ՝ արարածներին անալոգիկ կերպով (այ­

սինքն՝ համանման կերպով) ընձեռելու աստուածա­

ցումը. հետեւաբար, բնութիւնը փայլում է մի գերբ­

նական լոյսով եւ յայտնւում իր սահմաններից վեր՝ 

տեղափոխուած փառքի ճոխութեան մէջ»: Սակայն 

լուսաւորութիւնը ձեռք չի բերւում առանց աշխա­

տանքի, երբեմն այն տրւում է միայն երկար սպա­

սումից յետոյ, երկար տառապանքից յետոյ: Դա 

պայմանաւորուած է նաեւ նրանով, որ սիրտը նաեւ 

մեղքի, մթութեան ու խաւարի տիրոյթն է: Չմոռա­

նանք աղօթքի խօսքերի իմաստը. «Տէ՛ր Յիսուս, 

ողորմի´ր ինձ մեղաւորիս»: Պէտք է ճնշել այդ խաւա­

րը զղջումով եւ իսկական ապաշխարութեամբ, յա­

ճախ «արցունքներով». դա «զգայնութեան քնքոյշ 

շնորհն» է, որն օժտում է արեւելքի հոգեւորների 

նայուածքն ու դէմքը շնորհալի մի քաղցրութեամբ:

«Չար ոգիների շնչից մաքրուած սրտի մթնոլոր­

տում, ինչպէս ասուել է, անհնար է, որ չփայլի Յիսու­

սի աստուածային լոյսը, քանի դեռ այնտեղ չի մտել 

հպարտութիւնը, ունայնութիւնը, յաւակնութիւնը»:

Սրտի այս լուսաւորութիւնը գալիս է Սուրբ Հո­

գու գործողութիւնից, որը լոյս է: Սրտի ճշմարիտ 

աղօթքը միշտ մաքուր աղօթք է:



27

ՄԱՐԴՈՒ «ԱՍՏՈՒԱԾԱՑՈՒՄԸ»

Սրտի աղօթքի եւ լուսաւորութեան շնորհի մի­

ջոցով մարդ էակը վերականգնում է իր ներքին 

ներդաշնակութիւնը, իր միասնութիւնը: Թիկունք է 

դարձնում ցրուածութեանը, բազմազանութեանը, 

բաժանուածութեանը: Հոգին եւ սիրտը, շունչն ու 

մարմինը հաշտւում են միմեանց հետ: Մարդը վե­

րագտնում է իր սկզբնական միասնութիւնը, ծածկ­

ւում է Աստծոյ պատկերով եւ աստուածային նմա­

նութեամբ: Մարդը «աստուածացած» է: «Աստուա­

ծացումը» (յունարէն՝ theosis) ոչ թէ մարդու գործն է, 

այլ՝ շնորհի:

«Առաջին հերթին շնորհը մարդուն ցոյց է տա­

լիս իր մեղքը, ստիպում է, որ այն յայտնուի նրա առ­

ջեւ եւ, անընդհատ նրա աչքի առաջ դնելով այդ 

սարսափելի մեղքը, մղում է նրան դատելու ինքն 

իրեն: Բացայայտում է մեր անկումը այդ սարսափե­

լի, խորը եւ մռայլ անդունդը դատապարտութեան, 

որտեղ ընկաւ մեր ցեղը՝ Ադամի մեղքին մասնակ­

ցելու պատճառով: Այնուհետեւ, աղօթքի ժամանակ, 

կամաց–կամաց արժանացնում է նրան խորը ու­

շադրութեան եւ շնորհում սրտի փափկացում: Ապա 

այս ձեւով պատրաստելով բաժակը, յանկարծակի, 

անսպասելի եւ աննիւթական կերպով դիպչում է 

բաժանուած մասերին, եւ դրանք միանում են իրար: 

Ո՞վ է նա, որ դիպաւ դրանց: Ես դա չեմ կարող բա­

ցատրել: Ես ոչինչ չեմ տեսել, ոչինչ չեմ լսել, բայց ես 

ինձ փոխուած եմ տեսել եւ յանկարծ զգացել եմ, որ 

կերպարանափոխուել եմ ամենակարող զօրութեան 

ազդեցութեան տակ: Արարիչը գործել է վերականգ­



28

նումի համար նոյն ձեւով, ինչպէս որ Նա գործել էր 

արարչագործութեան համար: Երբ Նրա ձեռքերը 

դիպան իմ էութեանը, բանականութեանը, սրտին ու 

մարմնին: Նրանք հաւաքուեցին կառուցելու համար 

մի ընդհանուր միաւոր: Յետոյ նրանք սուզուեցին 

Աստծու մէջ եւ մնացին այնտեղ ապահով այնքան 

ժամանակ, որքան որ նրանք պահպանուեցին Տի­

րոջ անտեսանելի, անկողոպտելի եւ ամենակարող 

ձեռքով»:

Արեւելեան աստուածաբանութիւնը մի աշխոյժ 

քննարկում ապրեց ԺԴ. դարում, կայացած Գրիգոր 

Պալամասի եւ ոմն Բարլաամ անունով մէկի միջեւ: 

Վերջինս այսպէս կոչուած արեւմտեան սխոլաստի­

կայով տոգորուած, իրեն ուղղակիօրէն նուիրել էր 

սրտի աղօթքի պրակտիկան ու դրա աստուածա­

բանական հիմքերը կասկածի տակ դնելու աշխա­

տանքին, յատկապէս այդ աղօթքի հետ առնչուող 

շնչառական մեթոտները քննադատելով, դրանով 

իսկ վտանգելով եւ անարգանքի ենթարկելով վա­

նական ողջ կեանքը: Գրիգոր Պալամասն իր Եռե­

ակներում (Tríadas) ստանձնում է հեսիխասմի եւ 

աւանդոյթի պաշտպանութիւնը, եւ, յենուելով սր­

բազան հայրերի աջակցութեան վրայ, ձեւակերպ­

ում է աստուածային «զօրութիւնների» (էներգիա­

ների) վարդապետութիւնը:

Ինչպե՞ս կարող է Աստուած, որ անդրանցա­

կան է եւ բնութեամբ անմերձենալի, հաղորդել 

մարդուն իր շնորհը եւ, յատկապէս, մասնակից 

դարձնել նրան «աստուածացմանը»: Այն, որ դուք 

կարող էք մասնակցութիւն ունենալ Աստծոյ մէջ, 

որն իր գերբնական էութեամբ բացարձակապէս 



29

անմասնակցելի է, ուրեմն պէտք է ինչ–որ բան լինի 

այդ անմասնակցելի էութեան եւ մասնակցութիւն 

հայցողների միջեւ, որը թոյլ է տալիս մասնակցու­

թիւն բերել Աստծու մէջ… Այդ որոշակի բանը աս­

տուածային «էներգիաներն». են՝ համեմատելի 

արեւի ճառագայթների հետ, որոնք բերում են լոյս 

եւ ջերմութիւն, թէեւ իրենց էութեամբ առանց լինե­

լու արեւ, այդուհանդերձ մենք դրանք կոչում ենք 

արեւ: Դրանք աստուածային էներգիաներ են, 

որոնք գործում են սրտում՝ վերաստեղծելու մեզ 

Աստծոյ պատկերով եւ Նրա նմանութեամբ: Այս մի­

ջոցով Ստուած ինքն իրեն տալիս է մարդուն՝ 

առանց որ նրա համար դադարի անդրանցական 

(տրանսցենդենտալ) լինելուց:

Իրականում «էներգիաների» այս հարցն առա­

ջացրել է եւ դեռ շարունակում է առաջացնել ան­

վերջանալի քննարկումներ: Արդեօք դրանք ստեղ­

ծուա՞ծ են կա՞մ չեն ստեղծուած… Նրանց միջոցով 

Ստուած հաղորդո՞ւմ է իր էութիւնը, թէ՞ ոչ.. Ի՞նչ 

բնոյթի է այս թէոսիսը կամ աստուածացումը:

Մի բան միայն հաստատ է, այն, որ հեսիխաս­

մը՝ Յիսուսեան աղօթքի հոգեւոր եւ աւանդական 

ուղղութիւնը, Գրիգոր Պալամասի կողմից օժտուել 

է չափազանց հաստատուն եւ խորը աստուածա­

բանութեամբ: Այն ժամանակ, երբ Արեւելեան կայս­

րութիւնն անհետանալու վտանգի առաջ էր, իհար­

կէ, այն օգնել է նրան վերապրել եւ տարածուել 

տարբեր ուղղափառ եկեղեցիներում, յատկապէս՝ 

Ռուսաստանում1:

1	 La Filocalia de la Oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 17–18.



30

ՅԱՐՈՒԹԵԱՆ ՆՇԱՆՆԵՐԸ

Սիրտն է այն վայրը, ուր հոգին եւ մարմինը հա­

ղորդակցւում են մարդկային էակի գոյութեան 

խորքերում: Այս կերպ է զգացւում սրտի աղօթքի 

ազդեցութիւնը ինչպէս մարմնում, այնպէս էլ՝ հո­

գում: «Սիրտը ներքին զգայարանների կենտրոնա­

կան օրգանն է, քանի որ ինքն է արմատը ամէնքի: 

Ե թէ արմատը սուրբ է, բոլոր ճիւղերն էլ սուրբ կը 

լնեն»: «Սիրտն, ըստ էութեան, տէրն ու թագաւորն է 

մարմնեղէն ամբողջ օրգանիզմի, եւ երբ շնորհը 

գրաւում է սրտի դիրքերը, այն տիրում է բոլոր ան­

դամների եւ բոլոր մտքերի վրայ… Ահա թէ ինչու 

շնորհը թափանցում է մարմնի բոլոր անդամների 

մէջ»1:

Մարմինը նոյնպէս ստանում է լուսաւորութեան 

ազդեցութիւնը: «Եթէ քո աչքը (քո սիրտը) առողջ է, 

ապա ամբողջ մարմինդ լուսաւոր կը լինի» (Մտթ. Զ 

22): Աստուածային «էներգիաների» շողերի ներքոյ 

«սրտի էներգիաներն» իրենց հերթին կենդանա­

նում են եւ իրենց պայծառութեամբ այլակերպում 

ողջ էութիւնը, ինչպէս մի ներքին արեւի ազդեցու­

թեան ներքոյ: Շատ յաճախ է պատահում, որ աղօ­

թողի դէմքը լուսաւորւում է մի ներքին լոյսով: 

Նայէ´ք սրբերի եւ սրբուհիների, հրեշտակների եւ 

Սուրբ Կոյսի դէմքերին սրբապատկերներում (յատ­

կապէս՝ նկարիչ Անդրէյ Ռուբլեովի (1360–1430) 

գործերում… կամ աւելի պարզունակների շարքում՝ 

ինչպիսին է Եղբայր Անջելիկոն (1395–1455)): Մարմ­

1	 Macario, Hom. Spirit. XV, 32, մէջբերուած՝ J. Meyendorf, S. 
Grégoire Palamas, 20.



31

նի այս կերպարանափոխութիւնը կարող է այդ սր­

բերի եւ սրբուհիների համար տեսանելի շնորհ 

դառնալ: Այս առումով ամենաբնորոշ փորձառու­

թիւնը Ս. Սերաֆիմ Սարովսկու (1754–1833) փորձա­

ռութիւնն է, որի մասին նա պատմում է իր «Զրոյց­

ներ Մոտովիլովի հետ» շարադրանքում: 

— «Մենք երկուսս էլ Սուրբ Հոգու լիութեան մէջ 

ենք, ինչո՞ւ չես նայում ինձ:

— Չեմ կարող, հայրի´կ,— ասացի ես, — որով­

հետեւ Ձեր աչքերից ճառագայթներ են դուրս գա­

լիս: Ձեր դէմքը արեւից էլ աւելի պայծառ է դարձել, 

եւ իմ աչքերը ցաւից կծկուել են:

— Մի´ վախեցիր,— ասաց սուրբ Սերաֆիմը.— 

քո դէմքը նոյնպէս դարձել է այնքան լուսաւոր, ինչ­

պէս իմը: Դու այժմ նոյնպէս Սուրբ Հոգու լիութեան 

մէջ ես, այլապէս դու ինձ չէիր կարող այս կերպ 

տեսնել»1:

Բայց այս արտասովոր շնորհների հետ մէկ­

տեղ, որքան այլ աւելի սովորական եւ նոյնքան վա­

ւերական շնորհներ կան հարիւրաւոր, հազարաւոր 

խոնարհ ու պարզ հաւատացեալների մէջ ամբողջ 

Ռուսաստանում… եւ ամբողջ աշխարհում: Բոլոր 

եկեղեցիներում մեր տեսած ծերերի, կանանց ու 

երեխաների դէմքերը ճառագայթում էին, յատկա­

պէս Սուրբ Պատարագի ժամանակ:

«Երբ դուրս էին գալիս Սուրբ Պատարագից, 

մեր գիւղի բոլոր տղամարդիկ եւ բոլոր կանայք 

նման էին «թէոֆորների», այսինքն՝ «Աստուածա­

կիրների»: Բոլորն էլ Սուրբ Հաղորդութիւն էին ստա­

ցել, եւ նրանց երակներում հոսում էր Աստծոյ արիւ­

1	 Serafín de Sarov, Conversaciones con Motovilov.



32

նը: Նրանք Աստծոյ զաւակներ էին եւ աստուածա­

ցել էին: Իրականում, սակայն, նրանք կոպիտ, թշո­

ւառ, խեղճ գիւղացիներ են: Նրանք լաւ գիտեն, թէ 

ինչ են… Եւ եկեղեցուց դուրս գալով՝ Աստծուն էին 

կրում իրենց մէջ եւ քայլում զգուշութեամբ այնպէս, 

ինչպէս, մի թանկագին բան տեղափոխելիս: Եւ 

այսպիսով նրանք «Թէոֆորներ» էին, այսինքն՝ 

«Աստուածակիրներ»: Երբ դուք մի լամպ կամ մի կե­

րոն էք տանում, ձեր դէմքը լուսաւորւում է բոցով: 

Երբ մարդն իր մէջ կրում է Աստծուն, որը լոյսերի 

լոյսն է, ներսից լուսաւորւում է այնպէս, որ նրա ամ­

բողջ միսն ու մարմինը կերպարանափոխւում են, 

գեղեցկանում… Ես երբեք չեմ տեսել աւելի գեղեցիկ 

մաշկ կամ մարմին, քան Թէոֆորների դէմքերինը, 

որոնք իրենց մէջ կրում էին Աստծոյ ճաճանչափայլ 

լոյսը: Նրանց մարմինը աստուածացուած էր եւ 

դարձած առանց քաշի ու ծաւալի, այն կերպարա­

նափոխուած էր աստուածային Հոգու լոյսով»1:

Այդ մաքուր, աննիւթական լոյսը, որն արդէն 

կերպարանափոխում է մարմինը, գրաւականն է 

յարութեան: Սրանք են ապագայ յարութեան նշան­

ները. Երկրային մարմինը կարծես թէ արդէն զգե­

ցած լինի հոգեւոր մարմին, Յիսուս Քրիստոսի կող­

մից փրկուածների սպիտակ հագուստը հագած: 

«Հոգեւոր ուրախութիւնը, որը գալիս է հոգուց 

մարմնին, ամբողջութեամբ չի ապականւում, երբ 

հաղորդակցւում է մարմնի հետ, այլ փոխակեր­

պում է մարմինը եւ այն դարձնում հոգեւոր»2:

1	 V. Gheorghiu, De la vingt–cinquième heure à heure éternelle, 
Paris 1965, 35.

2	 Մէջբերուած J. Meyendorf–ի կողմից, S. Grégoire Palamas et 
la mystique orthodoxe, Paris 1959, էջ 117:



33

Ի վերջոյ, ինչո՞ւ չասել, որ շնորհի միջոցով վե­

րածնուած, սրբացած եւ «աստուածացած» սիրտն 

արդէն էութիւնն է ապագայ յարութեան: Դա «ԵՍ» 

եմ, երբ ես յարութիւն եմ առնում: Դա իմ իսկական 

«ԵՍ»–ն է, իմ անմահ էութիւնը, իմ յաւիտենական 

կեանքն արդէն իսկ հիմա, եւ դա կը լինի նաեւ յա­

րութեան ժամանակ: «Նա, ով հաւատում է ինձ,— 

ասում է Յիսուսը,— եթէ նոյնիսկ մեռնի, կ՛ապրի, եւ 

ով ապրում է եւ հաւատում է ինձ, յաւիտեան չի մեռ­

նի» (Յովհ. ԺԱ 25):

Այն փառքը, որ ունեն սրբերն այսօր իրենց հո­

գիներում, յարութեան օրը կը ծածկեն, կը զգես­

տաւորեն եւ դէպի երկինք կը բարձրացնեն իրենց 

մերկ մարմինները… Ահա թէ ինչու յարութեան ժա­

մանակ նոյնինքն իրենց սեփական մարմինը ստա­

նում է Հոգու յաւերժական բարիքները, որոնք միա­

ւորւում են հոգիներում իրենց ունեցած փառքին:

Ի՞նչ է, ուրեմն, հոգեւոր աղօթքը: Իսահակ Նի­

նուէցին (մօտ. 613–700) ասում է. «Դա մեր ապագայ 

վիճակի խորհրդանիշն է»1:

ՄԿՐՏՈՒԹԵԱՆ ՇՆՈՐՀԻ ՏԱՐԱԾՈՒՄԸ

Յիսուսեան աղօթքը շատ խորն է, շատ ներքին, 

շատ անձնական, շատ մտերմիկ: Բայց մի՞թէ դա 

վտանգ չի պարունակում մեկուսացնելու հաւատա­

ցեալին մնացած աշխարհից, նրան յետ քաշելու, 

ինքն իր մէջ փակելու եւ համայնքից բաժանելու: 

Նման բան չկայ, խօսքը նոյնիսկ հակառակի մա­

1	 La Filocalia, Quina edición, Salamanca 1998, էջ 20–21:



34

սին է: Առաջին հերթին, Յիսուսեան աղօթքը կա­

րող է բնակուել միայն մկրտուածի սրտում: Մկր­

տութիւնն է, որ վերականգնում է սիրտը Հօր, Որդու 

եւ Սուրբ Հոգու անունով: Մկրտութիւնից սկսած՝ 

Յիսուսի անունը մեր մէջ բաբախել է տալիս մի նոր 

սիրտ: Դա այլեւս քարէ սիրտը չէ, այլ դա մարմնե­

ղէն մի սիրտ է, որն այսուհետեւ միայն Յիսուսին է 

տենչում:

«Մկրտութեան պահից սկսած, մեր հոգին, 

Սուրբ Հոգու միջոցով, աւելի պայծառ է դառնում 

քան արեւը, եւ մենք խորհրդածում ենք ոչ միայն 

Աստծոյ փառքի մասին, այլ նոյնիսկ ստանում ենք 

Նրա ճառագայթող փայլը, ինչպէս մաքուր արծա­

թը, որը ճառագայթների ազդեցութեան ներքոյ 

դառնում է աւելի փայլուն, ոչ միայն իր ունեցած 

բնութեան պատճառով, այլ՝ արեւի պայծառութեան 

պատճառով… Ամփոփելով, ահաւասիկ սրանք են 

մկրտութեան ազդեցութեան արդիւնքները. ջնջել 

մեղքերը, հաշտեցնել մարդուն Աստծու հետ, միա­

ւորել Աստծուն մարդու գոյութեան հետ, բացել հո­

գու աչքերը աստուածային ճառագայթի առջեւ, 

վերջապէս ամէն ինչ կարգի բերել ապագայ կեան­

քի համար»1:

Մկրտուած սիրտը շնորհ է ստանում: Յիսուսի 

անունը ինչ–որ կերպ դրոշմւում է նրա վրայ եւ նրա 

մէջ: Յիսուսեան աղօթքը մկրտութեան շնորհի ըն­

դարձակումն է:

Մի անանուն հեղինակ ասում է. «Այն շնորհը, որ 

ստանում ենք սուրբ Մկրտութեան ընթացքում, 

1	 Nicolás Cabasilas, մէջբերուած J. Meyendorf–ի կողմից, S. 
Grégoire Palamas, 40.



35

թաքնւում է հոգու խորքերում»: Շնորհն այնուհետեւ 

թաքնւում է նոյնպէս սրտի խորքերում: Սիրտը նման 

է Սամարացի կնոջ խորը ջրհորին (Յովհ. Դ), ուր ան­

դադար հոսում է կենդանի ջուր, որը միայն ցանկա­

նում է տեւապէս բխել յանուն յաւերժական կեանքի: 

«Սրտի աշխատանքը, ինչպէս նաեւ մարմնական 

յոգնութիւնը,— ասում է Գրիգոր Սինայեցին,— կա­

տարում են իրական գործը: Նրանք ցոյց են տալիս 

այն գործողութիւնը, որը տրուել է քեզ, ինչպէս նաեւ 

ցանկացած հաւատացեալի մկրտութեան շնորհիւ, 

որը, սակայն, պատուիրանների նկատմամբ ունե­

ցած անփութութիւնը, թաղում է կրքերի տակ»:

Մկրտուած սիրտը ձգտում է միայն Տէր Յիսու­

սին: Ուզում է ապրել, գործել ու շնչել միայն Նրա­

նով: Յիսուսեան աղօթքն իրագործում է այդ ձգ­

տումը, արձակում է սրտի «էներգիաները», որոնք 

մկրտութեան շնորհիւ իրենց աղբիւրն ունեն սրտի 

ներսում: Այդ աղօթքը թոյլ է տալիս սրտին բացուել 

Յիսուսի անունով, որը կրկնւում է առանց դադարի 

եւ անխոնջ սիրով:

ՍՈՒՐԲ ՀԱՂՈՐԴՈՒԹԻՒՆԸ՝  
ՍՐՏԻ ՍՆՈՒՆԴ

ԺԴ. դարի սրբազան հայրերն ու աստուածա­

բանները՝ Գրիգոր Սինայեցին, Գրիգոր Պալամա­

սը, Նիկողայոս Կաբասիլասը պնդում էին այն 

փաստը, որ աղօթքը անհատական մի հմտութիւն 

չէ, այլ այն իր ակունքն ունի եկեղեցու խորհուրդնե­

րում, որպիսիք են Մկրտութիւնը, Դրոշմը, Ս. Պա­



36

տարագը: Մկրտութիւնը կեանք է տալիս սրտին, 

իսկ Ս. Հաղորդութիւնը սրտի իսկական սնունդն է: 

Յիսուսն ասում է. «Իմ մարմինը ճշմարիտ կերակուր 

է, եւ իմ արիւնը ճշմարիտ ըմպելիք» (Յովհ. Զ 56):

«Տէրը մեզ տուել է իր մարմնի եւ արեան խոր­

հուրդը, որպէսզի սնուցանի եւ զարգացնի մեր հո­

գեւոր կեանքը… Դա մեր կեանքը պահպանող ու 

հզօրացնող գերբնական աղբիւրն է: Քրիստոնէու­

թեան ակունքներից ի վեր բարեպաշտութեամբ բո­

ցավառուած հոգիները յաճախակի Ս. Հաղորդու­

թիւն ստանալը համարում էին առաջնային օգուտ… 

Բոլոր սրբերի ընդհանուր կարծիքն է, որ առանց 

Ս. Հաղորդութեան չկայ փրկութիւն, եւ առանց յա­

ճախակի հաղորդուելու չկայ առաջընթաց հոգեւոր 

կեանքում»1: 

Այն հաւատացեալը, որն ընդունում է Ս. Հա­

ղորդութիւնը, ընդունում է Քրիստոսին: Նա դառ­

նում է «Աստուածակիր», այսինքն՝ «Թէոֆորոս», սա 

նաեւ այն անունն է, որն Արեւելքում տրւում է սուրբ 

հայրերին եւ Քրիստոսի ճգնաւորներին: Իսկ Ս. Հա­

ղորդութեան առկայութիւնը աղբիւրն է սրտի լոյսի 

եւ ջերմութեան: 

«Նոյնինքն Քրիստոսի մարմնում մարմնաւո­

րապէս բնակւում է աստուածութեան ամբողջ լիու­

թիւնը (Կողոս. Բ 9): Նա ուրիշ ո՞ւմ պիտի լուսաւորի, 

եթէ ոչ նրանց, ովքեր արժանաւորապէս հաղորդ­

ւում են Իր մարմնի աստուածային ճառագայթով, 

որը մեր մէջ է եւ մաքրում է մեր հոգին, այնպէս, 

ինչպէս Նա լուսաւորեց իր աշակերտների մարմին­

ները Թաբոր լեռան վրայ, որովհետեւ այն ժամա­

1	 Teófano el Recluso, en “Ascetes russes”, Namur 1957, էջ 139.



37

նակ, այդ մարմինը՝ շնորհի լոյսի աղբիւրը, դեռ մի­

ացած չէր մեր մարմնին, դրա համար էլ լուսաւո­

րում էր միայն դրսից: Այսօր, սակայն, երբ Նա Ս. 

Հաղորդութեան միջոցով մեր մէջ է, հէնց ներսից է 

լուսաւորում հոգին»1:

«Կենաց հացը մեզ հնարաւորութիւն է տալիս 

դառնալ Քրիստոսի անդամներ, շատ աւելի կա­

տարեալ, քան ցանկացած այլ սրբազան ծէս: Որով­

հետեւ, ինչպէս գլխով եւ սրտով են ապրում ան­

դամները, այնպէս էլ՝ «Ինձ ուտողը ինձանով կ՛ապ­

րի յաւիտեան»,— ասում է Փրկիչը… (Յովհ. Զ 52): 

Սրտի եւ գլխի բնական աշխատանքի միջոցով, 

մենք միացած ենք եւ ապրում ենք այնպէս, ինչպէս 

Ինքն է ապրում… Նա է մեզ հաղորդում կեանքը, 

ինչպէս սիրտն ու գլուխը հաղորդում են այն մարմ­

նի անդամներին… Ով որոշել է ապրել Քրիստոսի 

մէջ, պէտք է անպայման կախուած մնայ Նրա սր­

տից ու Նրա գլխից, քանի որ կեանքն այլ տեղից չի 

գալիս… Մեր անդամները պէտք է սրբութեամբ 

պահուեն, քանի որ նրանք Քրիստոսի անդամներ 

են՝ կախուած այն սրտից, որը Քրիստոսն է: Մենք 

պէտք է ունենանք այն նոյն զգացմունքներն ու 

ցանկութիւնները, ինչպէս Նա»2:

Մենք յիշում ենք Յովհաննէս առաքեալին, որը 

հինգշաբթի երեկոյեան, ընթրիքից յետոյ, թեքուել 

էր դէպի Յիսուսի կուրծքը: Յովհաննէսը աստուա­

ծաբան է, ինչպէս նրան անուանում է Արեւելեան 

եկեղեցին: Նա սրտի աստուածաբան է: Գրկի, կրծ­

1	 Gregorio Palamas, Triades, մէջբերված J. Meyendorf–ի 
կողմից, S. Grégoire Palamas, էջ 114.

2	 Nicolás Cabasilas, մէջբերուած J. Meyendorf–ի կողմից, S. 
Grégoire Palamas, 142.



38

քի կամ ծոցի այս պատկերը բազմիցս յայտնւում է 

նրա Աւետարանում. «Միածին Որդին Հօր գրկում 

է» (Յովհ. Ա 18). «Նա, ով հաւատում է Ինձ,— ասում 

է Յիսուսը,— նրա ծոցից կենդանի ջրի գետեր պի­

տի բխեն» (Յովհ. Է 38): «Աշակերտը, ում Յիսուսը 

սիրում էր, եւ ում Նա վստահեց իր մորը՝ ասելով. 

«Ահա քո որդին», մնաց Վարդապետի սրտի մօտ 

եւ թափանցեց Նրա մտերմութեան մէջ: 

Սիրտը տաղաւարն է, սրբավայրը, տաճարը, 

ուր Տիրոջ ներկայութիւնը եւ փառքը հանգչում են 

ինչպէս մի ամպ: Այնտեղ է նաեւ ճշմարիտ գանձը. 

«Եւ ի վերջոյ, ուր ձեր գանձն է, այնտեղ կը լինի 

նաեւ ձեր սիրտը» (Մտթ. Զ 21):

ԵԿԵՂԵՑՈՒ ՍԻՐՏԸ

«Այն ամէնը, ինչ Յիսուսն ասաց մեզ իր սրտի 

մասին, իրականում վերաբերում է Հօր սրտին: Հօր 

սիրտն այն մոդելն է, որը վերարտադրեց Յիսուսի 

սիրտը: Թերեւս ամենագոհացուցիչ պատկերը, որ 

մենք կարող ենք ձեւաւորել Հօր մասին, դա սրտի 

պատկերն է, առաջին յոյզը, որը տարածւում է ամե­

նուր, առաջին Սէրը, որը շարժում է բոլոր բաները, 

աստղերն ու հոգիները: Այդ սրտի իւրաքանչիւր 

զարկը մի մղում է, որով Հայրն Ինքն իրեն ընծայում 

է: Սրտի այդ բաբախիւնները դէպի մեզ են ուղար­

կում Որդու արիւնը՝ միախառնուած Հոգու շնչով 

կենսալից:

Հայրը սիրտ է: Հօր կամքի համաձայն ապրելը 

նշանակում է ապրել այդ սրտի կախուածութիւնից: 



39

Միաւորէ´ք ձեր սրտի իւրաքանչիւր զարկը աստո­

ւածային սրտի զարկերին:

Յիսուսը մարդացաւ, եւ ահա, մարդկային 

սիրտն առաջին անգամ է, որ սկսում է բաբախել 

Աստծոյ սրտի հետ կատարեալ միութեան մէջ: 

Առաջին անգամ է, որ Հօր հանդէպ կատարեալ սէ­

րը բաբախել է տալիս մարդկային սիրտը: Առաջին 

անգամ է որ մարդու սիրտը սկսում է բաբախել 

կատարեալ սիրով մարդկանց հանդէպ»1:

Սիրտը լոկ անհատական մի չափանիշ չէ, այլ 

այն տիեզերական, երկնային մի հարթութիւն է, եւ 

Ստուած ինքը «տիեզերքի սիրտն է»2:

Յիսուսեան աղօթքը, նոյնիսկ երբ այն պա­

հանջում է լռութիւն եւ առանձնութիւն, չի մեկու­

սացնում հաւատացեալին: Դա նրան չի բաժա­

նում համայնքից, չի հեռացնում եկեղեցուց կամ 

աշխարհից: Ընդհակառակը, սրտի աղօթքն իր 

կեանքը ստանում է խորհուրդների աղբիւրից, 

Եկեղեցու աղօթքից:

ԷԱԿՆԵՐԻ ԵՒ ԻՐԵՐԻ  
ԿԵՐՊԱՐԱՆԱՓՈԽՈՒԹԻՒՆԸ

Սիրտը, որն աղօթում է կենդանի էակի ամե­

նամտերիմ խորքերում, այնուամենայնիւ այն շփ­

ւում է նաեւ էակների եւ իրերի հետ: Դա անպայման 

բառերի կամ գաղափարների շփումը չէ, այլ դա յա­

1	 Jesus, simples regards sur le Sauveur, Un moine de l’Église 
d’Orient, Chevetogne 1960, 144.

2	 Clemente de Alejandría, մէջբերված H. de B., La prière du 
coeur, 16.



40

ճախ լռութեան մէջ ստեղծուած եւ գթութեամբ տո­

գորուած սրտի ներկայութիւնն է:

Նա, ով սիրում է Աստծուն իր ամբողջ սրտով, 

սիրում է նաեւ իր մերձաւորին, ինչպէս ինքն իրեն: 

Այդ շփումը տրւում է նոյնիսկ մեղաւորին կամ ան­

հաւատին: Դէ ամէն մարդ մի «սիրտ» ունի, նոյնիսկ 

եթէ ինքը դա չի գիտակցում: Ո՞վ գիտէ, եթէ սրտի 

գթութիւնը անհաւատի կամ մեղաւորի մէջ չի արթ­

նացնում սրտի այն ներկայութիւնը, որն ինքն ան­

տեսում էր իր էութեան խորքում: Ո՞վ գիտէ, եթէ սի­

րոյ այդ ներկայութիւնը չի կարող երբեմն դուրս 

հանել դեւերին, վանել անմաքուր ոգիները, բու­

ժել… Քանի՞ սրբեր, յայտնի թէ անյայտ, եւ քանի՞ 

պարզ հաւատացեալներ, դեռ չեն օժտուած նման 

շնորհներով:

Մեծարանք ընծայող սիրտը, ինչպէս տեսանք, 

մասնակից էր նաև մի տեսակ կերպարանափո­

խութեան: Այն ուրիշներին էլ նոյնպէս մասնակից 

էր դարձնում դրան, եւ ոչ միայն մարդկանց, այլ՝ 

բոլոր էակներին եւ ամէն ինչին:

«Միեւնոյն ժամանակ, երբ ես աղօթում էի, այն 

ամէնը, որ շրջապատում էր ինձ, ինձ երեւում էր մի 

սքանչելի տեսքով. ծառերը, խոտը, թռչունները, եր­

կիրը, օդը, լոյսը: Ամէն ինչ կարծես ինձ ասում էր, 

որ ինքը գոյութիւն ունի մարդու համար, ամէն ինչ 

աղօթում էր, ամէն ինչ երգում էր Աստծոյ փառքը: 

Այս ձեւով է հասկացւում այն, ինչը Ֆիլոկալիա է 

կոչւում՝ «Արարչագործութեան լեզուի իմացութիւն», 

ինչպէս նաեւ Աստծոյ արարածների հետ զրուցելու 

հնարաւորութիւն»1: 

1	 Relatos de un peregrino Ruso, Salamanca 1992, էջ 37.



41

«Սրտի աղօթքն ինձ այնքա՜ն էր ուրախաց­

նում, որ ես մտածում էի, որ երկրի վրայ ես չեմ 

կարող սրանից աւելի երջանիկ լինել: Մտածում էի 

նաեւ, թէ ինչպէս կարող են երկնքի արքայութեան 

հրճուանքներն աւելի մեծ լինել քան երկրայիննե­

րը: Երջանկութեան այս զգացումը լուսաւորում էր 

ոչ միայն իմ հոգու ներսը, այլեւ արտաքին աշ­

խարհն ինձ յայտնւում էր մի սքանչելի տեսքով, եւ 

ամէն ինչ ինձ մղում էր սիրելու Աստծուն եւ փա­

ռաբանելու Նրան: Մարդիկ, ծառեր, բոյսեր, կեն­

դանիներ, ամէն ինչ հարազատ էին ինձ, եւ ամե­

նուր ես յայտնաբերում էի Յիսուս Քրիստոսի անո­

ւան պատկերը: Երբեմն ինձ այնքան թեթեւ էի 

զգում, որ կարծում էի, թէ մարմին չունեմ եւ ասես 

քաղցրօրէն սաւառնում եմ օդում: Երբեմն ամբող­

ջութեամբ մտնում էի ինքս իմ մէջ: Ես պարզ տես­

նում էի իմ ներսը եւ հիանում մարդկային մարմնի 

սքանչելի աշխատանքով»1:

Սրբերը յաճախ ներկայացուած են իբրեւ արջե­

րի, գայլերի եւ անտառի այլ գազանների հետ ներ­

դաշնակ համակեցութեամբ ապրող մարդիկ: Այս­

պէս է եղել, օրինակ, սուրբ Սերգէոսի եւ սուրբ Սե­

րաֆիմի պարագաներում: Ի վերջոյ, ո՞վ կարող է 

ասել, եթէ կենդանի էակները, անասուններն ու 

բոյսերը, մի տեսակ իւրովի «սիրտ» չունեն: Իւրա­

քանչիւր էակի մէջ, որքան էլ նա փոքր ու աննշան 

լինի, կայ կեանքի մի առեղծուած: Ինչո՞ւ կեանքը չի 

հաղորդակցում կեանքի հետ: Էակներն ու իրերը 

նոյնպէս մատուցում են իրենց տեսակէտով մի իւ­

րովի տիեզերական պատարագ: Յիսուս Քրիստո­

1	 Relatos de un peregrino Ruso, Salamanca 1992, էջ 82:



42

սը գլուխն է եկեղեցու, Նա նաեւ անդրանիկն է ողջ 

ստեղծագործութեան: 

«Աստուած ի´մ, որքա՜ն երջանիկ էի զգում ես 

ինձ այդ պահին,— ասում է աղօթքի մէկ այլ վկա­

յութիւն:— Ինձ թւում էր, որ իւրաքանչիւր խոտ, իւ­

րաքանչիւր ծաղիկ, աշորայի իւրաքանչիւր հասկ 

ինձ շշնջում են խորհրդաւոր խօսքեր աստուա­

ծային էութեան մասին, որը շատ մօտ է մարդուն, 

իւրաքանչիւր կենդանուն, ամէն ինչին՝ խոտաբոյ­

սերին, ծաղիկներին, ծառերին, հողին, արեւին, 

աստղերին եւ ամբողջ տիեզերքին»1:

Ո՜հ, ինչ լաւ է Աստծուն սիրելը: Ես երբեք չեմ մո­

ռանայ իմ գոյութեան այն ոսկէ օրերը, երբ առաւօ­

տեան, արեւածագից առաջ, ես ճամփայ էի ընկ­

նում: Ինչքա՜ն քաղցր էր դա: Ցորենը, վարսակը, 

աշորան ծովի նման ծփում էին այս ու այն կողմ, 

արտոյտները երգում էին, ծիծեռնակները, ինչպէս 

հրավառութիւն, թռչում էին մեր շուրջն ու մեր մեր­

ձակայքում, եւ մենք գնում էինք տիրակալի պէս, 

որն իր քայլերը դնում է մէկը միւսի մօտ իր առջեւ 

բացուած սքանչելի ու բազմերանգ գորգի վրայ՝ 

կազմուած անուշաբոյր ու փափուկ խոտաբոյսերից:

Որքա՜ն գեղեցիկ են Տիրոջ գործերը: Կային 

օրեր ու գիշերներ, երբ ես բառացիօրէն մեռնում էի 

Աստծոյ հանդէպ իմ ունեցած սիրուց: Իմ հոգու եւ 

մարմնի բոլոր մասերը կլանւում էին իմ՝ Աստծոյ 

հանդէպ տածած սիրոյ բոցով: Յիսուս Քրիստոսի 

կամ Աստծոյ անունը միայն բաւական էր ինձ ան­

միջապէս փոխակերպելու մէկ այլ արարածի»2:

1	 Archimandrita Spiridon, Mes missions en Sibérie. Souvenirs 
d’un moine orthodoxe ruusse, Paris 1950, էջ 19.

2	 Նոյն տեղում, էջ 30:



43

ԱՇԽԱՐՀԸ, ՈՐԸ ԳԱԼՈՒ Է

Սրտի լուսաւորութիւնը, աստուածանալու շնոր­

հը, էակների եւ իրերի կերպարանափոխութիւնը 

աւետում են գալիք աշխարհի գոյութիւնը: Այլակեր­

պութեան լոյսը, նախապատկերուած Մովսէսի 

դէմքին Սինայի անապատում, իր ողջ շքեղութե­

ամբ փայլելով նաեւ Թաբոր լեռան վրայ՝ ի դէմս 

Յիսուսի, աւետում է հրաշափառ յարութիւնը, նոր 

աշխարհը: Ի դէպ, հայրաբանական աւանդոյթն էլ 

այս հարցում միատեսակ է, երբ մեկնաբանում է 

Աւետարանի հաղորդումը պայծառակերպութեան 

մասին որպէս Տիրոջ երկրորդ գալուստի ակնկա­

լիք: Արդ, քրիստոնեայի համար այս երկրորդ գա­

լուստը կազմում է մի կենսատու իրականութիւն իր 

եկեղեցական կեանքում եւ իր հոգեւոր փորձառու­

թեան մէջ: Գալիք թագաւորութիւնն արդէն մեր 

ներսում է եւ սպասում է իր փառահեղ դրսեւորմա­

նը Վերջին օրը1:

Վախճանաբանութիւնը (էսխատոլոգիան) կա­

րեւոր տեղ է գրաւում Արեւելեան եկեղեցու հոգեւոր 

կեանքում եւ աստուածաբանութեան մէջ: Քրիստո­

նեայ Արեւելքն է, որ Արեւմուտքի արուեստին փո­

խանցել է իր գերիշխող թեմաները, ի մասնաւորի, 

«Վերջին Դատաստանի» թեման, որը զարդարում է 

գրեթէ մեր բոլոր մեծ տաճարների վերնաճակատը 

եւ ներշնչանքի աղբիւր է պարզունակ ու գրաւիչ 

ոճի ամենամեծ նկարիչների համար: Ուղղափառ 

եկեղեցիներում գուցէ շատ չեն Վերջին Դատաս­

տանի սրբապատկերները: Բայց կարելի է ասել, որ 

1	 J. Meyendorf, S. Grégoire Palamas, էջ 120.



44

ամբողջ եկեղեցին ինքնին երկնքի սրբապատկերն 

է (իկոնը): Քառաթեւ բազիլիկ եկեղեցու կենտրո­

նական գմբէթում, մի շատ բարձր տեղ, տիրապե­

տող է Քրիստոս ամենազօրի (յուն. Παντοκράτωρ=­

Պանտոկրատոր=ամենազօր) կերպարն իբրեւ դա­

տաւոր: Աստուածածնի եւ սրբերի պատկերները 

շրջապատում են խորանի երգչախմբի տարածքը: 

Ամէն մէկն իր լոյսով երկնային աշխարհի արտա­

ցոլումն է, որի ներկայութիւնն արդէն կերպարա­

նափոխում է մեր աշխարհը: Սուրբ Պատարագը 

երկնային կեանքն է երկրի վրայ: Պաշտամունքն իր 

զոհասեղանով, իր գահով, իր ճրագով Յայտնու­

թեան գրքի առաջին մեծ տեսիլքի իրականացումն 

է (Գլուխ Դ եւ Ե):

«Աստուածային պաշտամունքի ժամանակ մտ­

նելով եկեղեցի, դու մտնում ես այլ աշխարհի նման 

մի տեղ: Տաճարը կարծես թէ անհետանում է քո 

առջեւ եւ սկսւում յաւերժութիւնը… Երկրի վրայ 

ամէն ինչ պատկերն ու ստուերն է այն ամէնի, ինչ 

արւում է երկնքում: Այսպիսով, երկրի վրայ աստո­

ւածային պաշտամունքը Սուրբ Պատարագի ձեւով, 

պատկերն է երկնքում մատուցուող աստուածպաշ­

տութեան: Եկեղեցիների գեղեցկութիւնը պատկերն 

է երկնային տաճարի գեղեցկութեան: Լոյսը պատ­

կերն է երկնքում Աստծոյ անհասանելի փառքի: 

Խնկի հաճելի բուրմունքը պատկերն է սրբութեան 

անճառելի անուշահոտութեան: Երգն այստեղ, ներ­

քեւում, արձագանքն է այնտեղ, վերեւում, հրեշտա­

կային փառաբանութեան անճառելի երգի»1:

1	 J. de Cronstadt (Ivan Ilyich Sergiyev), տե´ս Ascetes russes.



45

Այո, մարդն իրեն ինչպէ՞ս կարող է վեհացած 

չզգալ՝ ռուսական եկեղեցիների այդ ճոխ շարա­

կանների հոյակապ երգեցողութեան ժամանակ: 

Այդ պահերին կարծես թէ գալիք աշխարհը շատ 

մօտ է: Այն, այնտեղ իր տեղում է: Անհրաժեշտ է, 

սակայն, միայն մի «ակնթարթ», որպէսզի այն 

յայտնուի:

Այս կերպ ենք տեսնում միստիկական աղօթքի 

աւարտը. ամբողջական մարդու կերպարանափո­

խութիւնը իր հոգու եւ մարմնի միասնութեան մէջ 

աստուածային լոյսով: Ի վերջոյ, Քրիստոսի եւ Սուրբ 

Հոգու լոյսը փառահեղ փայլն է Ամենասուրբ Եր­

րորդութեան:

Շնորհի խորհրդի անքննելի ազդեցութեան 

արդիւնքում փոխւում է մարդկային բնութիւնը: Մա­

տերիայի խաւարն անհետանում է պարտուած, 

որով զգալի է դառնում Հոգու հզօրութիւնը, եւ 

մարդն ընդունակ է լինում ըմբոշխնելու Աստծոյ 

շքեղ փառքը:



46

ԱՆԱՊԱՏԱԿԱՆ ՀԱՅՐԵՐԻ  
ԱՍՈՅԹՆԵՐԻՑ 1

Հայր Բեսարիոնը (Վիսարիոն) մահանալիս 

ասաց. «Անհրաժեշտ է, որ Վանականը լինի ոչ 

աւելին, քան աչք, ինչպէս սերովբէներն ու քերով­

բէներ են»:

* * *

Հայր Դուլասն ասաց. «Երբ թշնամին մեզ յոր­

դորում է լքել մենակութիւնը (հեսիխիա), եկէք չլ­

սենք նրան: Ոչինչ աւելի հզօր չէ, քան սովի ու մե­

նակութեան դաշինքը՝ պայքարելու համար այդ թշ­

նամու դէմ: Այդ դաշինքը սրում է ներքին աչքերի 

տեսողութիւնը»:

* * *

(Լսուել է Եպիփանի կողմից). «Ճշմարիտ վա­

նականն իր սրտում միշտ պէտք է ունենայ աղօթքն 

ու սաղմոսերգութիւնը»: 

1	 La Filocalia, Quinta edición, Salamanca 1998, էջ 20–21: 
Նաեւ՝ Apotegmas de los Padres del desierto, Ediciones 
Sígueme. Salamanca 1985. էջեր 27–31, 89–115 y 166–168.



47

* * *

Եւագրն էլ ասաց. «Ջնջի´ր քո բազմաթիւ յարա­

բերութիւնները, եթէ չես ցանկանում, որ քո հոգին 

մոլորուի եւ խանգարի քո մենակութիւնը» (հեսի­

խիա):

* * *

Եղիան ասաց. «Մարդիկ իրենց հոգին դնում 

են կամ իրենց թերութիւնների մէջ, կա´մ Յիսուսի 

մէջ, կա´մ էլ մարդկանց մէջ»:

* * *

Թէոնասն ասաց. «Մենք յաճախ ենք ընկնում 

մարմնի կրքերի գերութեան մէջ, քանի որ մեր հո­

գին անտեսում է Աստծոյ դիտաւորութիւնը մեր 

նկատմամբ»:

* * *

Յովհաննէս Կոլոբոսն (Յովհաննէս Կարճահա­

սակը) ասաց. «Բանտում լինել նշանակում է խցում 

նստած մնալ եւ անընդհատ յիշել Աստծուն: Դա 

նման է այն խօսքին, որն ասում է. «Ես բանտում էի, 

եւ դու ինձ այցելեցիր»:

* * *

Քրոնիոսն ասաց. «Թող հոգին միշտ պահի իր 

սթափութիւնը, թող հեռանայ մոլորութիւններից եւ 

հրաժարուի իր սեփական կամքից: Այնուհետեւ 

Աստծոյ Հոգին կը մօտենայ նրան»:



48

* * *

Պիմէնն ասաց. «Մեզ պէտք է միայն մէկ բան՝ 

զգաստ հոգի»:

* * *

Պիմէնն ասաց նաեւ. «Ցրուածութիւնն է սկիզ­

բը բոլոր չարիքների»:

* * *

Պատմում են, որ մի ծեր վանահայր յիսուն տա­

րի էր անցկացրել առանց հաց ուտելու եւ առանց 

գինի խմելու: Եւ հէնց ինքն էլ հաստատել է. «Ես իմ 

մէջ կարողացայ ոչնչացնել պոռնկութիւնը, ագա­

հութիւնը եւ սնափառութիւնը»: Աբբայ Աբրահամը, 

իմանալով, որ նա այդպէս է արտայայտուել, գնում 

է ասելու նրան. «Դո՞ւ ես արտասանել այդ խօսքե­

րը»: Նա պատասխանում է. «Այո»: Այնուհետեւ աբ­

բայ Աբրահամն ասում է նրան. «Ենթադրենք, երբ 

դու մտնում ես քո խուցը, քո անկողնում մի կին ես 

գտնում, կարո՞ղ ես մտածել, որ դա կին չէ»: «Ո չ́,— 

պատասխանում է նա,— բայց ես կը պայքարեմ իմ 

մտքերի դէմ, որպէսզի երբեք ձեռք չտամ նրան»: 

Այնուհետեւ աբբայ Աբրահամն ասում է նրան. 

«Տեսնո՞ւմ ես, որ դու չես ոչնչացրել քո կիրքը, այլ 

այն դեռ ապրում է քո մէջ, թէեւ շղթայուած վիճա­

կում: Բայց ենթադրենք նորից, որ քայլելիս քարերի 

եւ խեցիների մէջ ոսկի ես տեսնում, կարո՞ղ է քո 

հոգին այդ ամէնին նոյն արժէքը տալ»: «Ո չ́,— պա­

տասխանում է նա,— բայց ես կը պայքարեմ իմ մտ­

քերի դէմ, որպէսզի չվերցնեմ ոսկին», ապա շարու­



49

նակում է. «Այո ,́ կիրքն ապրում է, բայց այն շղթայո­

ւած է»: Աբբայ Աբրահամը եւս մէկ անգամ հարց­

նում է. «Ենթադրենք, որ դու լսում ես երկու եղբօր 

միջեւ եղած խօսակցութիւնից, որ նրանցից մէկը 

սիրում է քեզ, իսկ միւսը ատում եւ չար բաներ է 

ասում քո մասին, եթէ նրանք գան տեսնելու քեզ, 

կ՛ընդունե՞ս նրանց երկուսին էլ նոյն ձեւով»: «Ո չ́,— 

պատասխանում է նա,— բայց ես կը պայքարեմ իմ 

մտքերի դէմ, որպէսզի ինձ ատողի հետ էլ նոյնքան 

լաւ ու սիրալիր լինեմ, որքան ինձ սիրողի հետ»: 

Աբբայ Աբրահամն ասում է նրան. «Այդ դէպքում, 

ուրեմն, կրքերը շարունակում են ապրել քո մէջ, 

բայց դրանք շղթայուած են սրբերի կողմից»:



50

ԱԲԲԱՅ ԱՂԱԹՈՆ

1.— Ղովտի աշակերտ աբբայ Պետրոսը պատ­

մում է. «Մի օր, երբ ես աբբայ Աղաթոնի խցում էի, 

մի աշակերտ եկաւ նրան ասելու. «Ես ցանկանում 

եմ ապրել իմ եղբայրների հետ, ասա´ ինձ, թէ ինչ­

պէս պէտք է ապրեմ նրանց հետ»: Վանահայրը 

պատասխանեց. «Երբ գնում ես ապրելու նրանց 

հետ, կեանքիդ իւրաքանչիւր օրը պահպանիր քո 

օտարական լինելու հանգամանքը, ինչպէս առա­

ջին օրն ունէիր, որպէսզի քեզ չափազանց ազատ 

չզգաս»: Այնուհետեւ աբբայ Մակարը, որը նոյնպէս 

այնտեղ էր, հարցրեց. «Ի՞նչ է տալիս այդ ազատու­

թիւնը»: Վանահայրը պատասխանեց. «Այն նման է 

մի այրող եւ մոլեգնող քամու, որն ամէն անգամ, 

երբ բարձրանում է, ամէն ոք փախչում է նրա ճա­

նապարհից, իսկ այդ քամին ոչնչացնում է ծառերի 

պտուղները»: Այնուհետեւ Մակարն ասաց. «Իսկ լե­



51

զուի ազատութիւ՞նը, մի՞թէ դա էլ վնասակար է»: Եւ 

աբբայ Աղաթոնը պատասխանեց. «Չկայ աւելի 

սարսափելի մեղք, քան լեզուի սանձարձակութիւ­

նը, քանի որ այն է պատճառը բազում մեղքերի: 

Աշխատասէր մարդուն յարմար չէ օգտուել լեզուի 

ազատութիւնից, եթէ նոյնիսկ նա միայնակ է ապ­

րում իր խցում: Ես գիտեմ մի եղբօր մասին, որը եր­

կար ժամանակ է, որ ապրում է մի խցում, ուր մի 

պատգարակ կայ, եւ նա ինձ մի անգամ ասաց. «Ես 

նոյնիսկ կը թողնէի խուցը՝ առանց նկատելու այդ 

պատգարակը, եթէ մէկը դրա մասին ինձ չյիշեց­

նէր»: Ահա թէ ինչպիսին է աշխատասէր եւ մար­

տունակ վանականը»:

* * *

2.— Աբբայ Աղաթոնն ասում էր. «Վանականը 

ոչ մի դէպքում չպէտք է թոյլ տայ, որ իր խիղճը մե­

ղադրի իրեն»:

* * *

3.— Բացի դրանից նա ասում էր, որ եթէ մար­

դը չի պահում Աստծոյ պատուիրաններ, նա չի կա­

րող առաջադիմել ոչ իսկ մէկ առաքինութեան մէջ:

* * *

4.— Նա ասում էր նաեւ, «Ես երբեք չեմ քնել 

որեւէ մէկի դէմ բողոք ունենալով, եւ ինչքան կա­

րող էի, երբեք թոյլ չեմ տուել, որ որեւէ մէկն էլ քնի 

իմ դէմ բողոք ունենալով»:



52

* * *

5.— Աբբայ Աղաթոնի մասին ասւում էր, որ 

մարդիկ գնում էին նրան փնտռելու, քանի որ լսել 

էին նրա մեծ խորաթափանցութեան մասին: Ցան­

կանալով ստուգել, եթէ նա պիտի բարկանայ, 

հարցրին նրան ու ասացին. 

— Դո՞ւ ես այն Աղաթոնը, որի մասին ասում են, 

որ նա պոռնկացող է եւ հպարտ

— Այո ,́ դա ճիշտ է, — պատասխանեց նա: 

Նրանք շարունակեցին.

— Դո՞ւ ես այն Աղաթոնը, որ անվերջ յիմարու­

թիւններ է խօսում եւ վատաբանում ուրիշների մասին:

— Այո ,́ դա ես եմ:

Նրանք շարունակեցին.

— Դու Աղաթոն հերձուածո՞ղն ես: 

Նա պատասխանեց.

— Ես հերձուածող չեմ, 

Այնուհետեւ նրան հարցրին.

— Ասա´ մեզ, ինչո՞ւ ընդունեցիր այն ամէնը, ին­

չը մենք բարդեցինք քեզ վրայ, բայց մերժեցիր այս 

վերջին մեղադրանքը: 

Նա պատասխանեց.

— Առաջին մեղադրանքները ես ինքս էլ հնչեց­

րել եմ իմ դէմ, քանի որ դա օգուտ է տալիս իմ հո­

գուն: Բայց հերձուածողութիւնը նշանակում է՝ Աստ­

ծուց բաժանում: Դէ, ես չեմ ուզում բաժանուել 

Աստծուց:

Այս խօսքերի դիմաց, նրանք հիացան նրա խո­

րաթափանցութեամբ եւ մխիթարուած վերադար­

ձան:



53

* * *

6.— Պատմւում է Աղաթոնի մասին, որը շատ 

երկար ժամանակ էր վատնել իր աշակերտների 

համար մի խուց կառուցելու առթիւ: Երբ այն 

աւարտւում է, աշակերտները գնում են այնտեղ 

բնակուելու: Առաջին շաբաթը, Աղաթոնը տեսնելով 

որոշ բաներ, որոնք վնասակար էին թւում իրեն, 

ասում է իր աշակերտներին.

— Վե´ր կացէք, գնանք այստեղից:

Նրանք, շատ մտահոգուած, պատասխանում 

են.

— Եթէ մեզ տեղափոխելու միտք ունէիր, ապա 

ինչո՞ւ այդքան չարչարուեցիր խուցը կառուցելու 

համար: Մարդիկ կը զայրանան մեր արածից եւ 

կ՛ասեն. «Ահաւասիկ նրանք՝ անկայունները, մի ան­

գամ եւս տեղափոխւում են»:

Տեսնելով նրանց այդպէս բարոյալքուած, 

Աղաթոնն ասում է.

— Եթէ ոմանք կը գայթակղուեն ու կը զայրա­

նան մեր պատճառով, միւսներն էլ ընդհակառակը 

կը սփոփուեն եւ կ՛ասեն. «Երանի նրանց, ովքեր 

գաղթում յանուն Տիրոջ՝ նիւթական որեւէ բանի 

արժէք չտալով: Հետեւաբար, ով ուզում է գալ, թող 

գայ, իսկ ես հեռանում եմ»: 

Աշակերտները խոնարհուեցին նրա առջեւ 

մինչեւ գետին եւ աղաչեցին նրան, որ թոյլ տայ 

իրենց ուղեկցել իրեն:



54

* * *

7.— Նրա մասին ասում էին նաեւ, որ նա յա­

ճախ էր տեղափոխւում՝ տեղից–տեղ՝ վերցնելով իր 

հետ միայն մի դանակ, որպէսզի օգտագործի այն 

զամբիւղներ հիւսելու համար:

* * *

8.— Աղաթոնին հարցրին. «Ո՞րն է աւելի լաւ՝ 

մարմնական տառապա՞նքը, թէ՞ ներքին զգօնու­

թիւնը»: 

Վանահայրը պատասխանեց.

— Մարդը նման է ծառի. մարմնական տառա­

պանքը սաղարթն է, իսկ ներքին զգօնութիւնը՝ 

պտուղը: Քանի որ, ըստ գրուածի, իւրաքանչիւր 

ծառ, որը լաւ պտուղ չի տալիս, կը կտրուի եւ կը նե­

տուի կրակի մէջ, ակնյայտ է, որ մեր բոլոր մտահո­

գութիւնները կապուած են պտղի, այսինքն՝ հոգու 

խնամքի հետ, բայց այն կարիք ունի տերեւների 

պաշտպանութեան ու զարդարանքի, որոնք մարմ­

նական տառապանքներն են:

* * *

9.— Եղբայրները հարցրին նրան.

— Հայր, բարի գործերի մէջ ո՞րն է ամենամեծ 

ջանք պահանջող առաքինութիւնը:

Նա պատասխանեց նրանց.

— Ներեցէք ինձ, բայց ես հաւատում եմ, որ 

չկայ աւելի մեծ ջանք, քան Աստծուն աղօթելը: 

Իրականում, ամէն անգամ, երբ մարդը ցանկանում 

է աղօթել, նրա թշնամիները կ՛ուզենան խափանել 



55

նրան, քանի որ նրանք գիտեն, որ միայն այդպի­

սով կը խանգարեն նրա առաջընթացին՝ շեղելով 

նրան աղօթելուց: Ինչ լաւ գործ էլ մարդ ձեռնարկի, 

մի օր կը ստանայ իր հանգիստը: Բայց եթէ նա քայ­

լի աղօթքով, հարկ կը լինի, որ նա պայքարի մինչեւ 

իր վերջին շունչը:

* * *

10.— Աբբայ Աղաթոնն ունէր իմաստուն հոգի 

եւ գործունեայ մարմին: Նա ամէն ինչում ինքնաբաւ 

էր՝ լինի դա ձեռքի աշխատանք, սնունդ, հագուստ:

* * *

11.— Աղաթոնը քայլում էր իր աշակերտների 

հետ: Նրանցից մէկը գտաւ ոլոռի մի պատիճ եւ 

հարցրեց վանահօրը. «Հայր, թոյլ կը տա՞ս, որ տա­

նեմ այն»: Աղաթոնը հարցրեց. «Դո՞ւ ես դրել այն 

այդտեղ»: Եղբայրը պատախանեց՝ «Ո չ́»:— «Այդ 

դէպքում, շարունակեց վանահայրը, ինչո՞ւ ես ու­

զում վերցնել այն, ինչը քոնը չէ»:

* * *

12.— Մի եղբայր հարցրեց վանահօրը.

— Ես հրաման եմ ստացել գնալ մի տեղ, ուր 

կռիւ կայ: Այդ հրամանը կատարելու համար ես 

ուզում եմ գնալ այնտեղ, բայց ես վախենում եմ 

կռուից: 

Վանահայրն ասաց նրան.

— Եթէ դա վերաբերէր Աղաթոնին, նա կը կա­

տարէր հրամանը եւ կը յաղթէր պատերազմում:



56

* * *

13.— Սկետէի վանքում (Եգիպտոս) ինչ–որ մի 

հարցով ժողով էր գումարուել եւ որոշում կայացուել: 

Աղաթոնը, աւելի ուշ հասնելով այնտեղ, ասում է.

— Դուք լաւ չէք որոշել այդ հարցը:

Նրանք պատասխանում են.

— Ո՞վ ես դու, որ խօսում ես այդպէս:

— Մարդկանց որդիներ, — ասում է նա,— 

որովհետեւ գրուած է՝ եթէ իսկապէս ասում էք այն, 

ինչը ճիշտ է եւ արդար, ուրեմն արդարութեամբ էլ 

կը դատէք:

* * *

14.— Աղաթոնի մասին ասում էին, որ նա երեք 

տարի ապրեց խճաքարը բերանում, մինչեւ որ յա­

ջողուեց նրան ձեռք բեռել լռութիւն:

* * *

15.— Աղաթոնն ասում էր. «Բարկացկոտ մար­

դը, եթէ նոյնիսկ մեռած մարդուն յարութիւն տայ, 

Աստծուն երբեք հաճելի չի լինի»:

* * *

16.— Մի օր, երբ եղբայրները զբաղուած էին 

բարեգործութեամբ, աբբայ Յովսէփն հարցրեց. 

«Մենք իսկապէս գիտե՞նք, թէ ինչ է բարեգործու­

թիւնը»: Եւ նա պատմեց, որ մի եղբայր, երբ գնացել 

էր Աղաթոնին տեսնելու եւ ողջունելու, Աղաթոնը 

նրան թոյլ չի տուել հեռանալ, մինչեւ որ չտար նրան 

իր ունեցած փոքրիկ դանակը՝ իբրեւ նուէր:



57

* * *

17.— Ասւում էր, թէ Աղաթոնը ջանում էր կա­

տարել բոլոր պատուիրանները: Եթէ ճանապար­

հորդում էր նաւով, նա առաջինն էր թիավարում: 

Իսկ եթէ եղբայրները գնում էին նրան տեսնելու, 

նա իր ձեռքով էր պատրաստում սեղանը աղօթքից 

յետոյ: Նա տոգորուած էե Աստծոյ սիրով: Մահուան 

պահին նա երեք օր մնաց իր մեծ, բաց ու անշարժ 

աչքերով: Եղբայրները թափահարեցին նրան՝ 

հարցնելով. «Աղաթոն, որտե՞ղ ես»: Նա պատաս­

խանեց. «Ես Աստծոյ դատաստանի առջեւն եմ»: 

Նրանք հարցրին. «Դո՞ւ էլ ես վախենում, հայրիկ»: 

Նա պատասխանեց. «Մինչեւ հիմա ամէն ինչ արել 

եմ Աստծոյ պատուիրանները պահելու համար, 

բայց ես մարդ եմ, ինչպէ՞ս իմանամ, թէ արդեօք իմ 

գործերը հաճելի են Աստծուն»: Եղբայրները նրան 

ասացին. «Չե՞ս կարծում, որ քո գործերը համապա­

տասխանում են Աստծոյ կամքին»: Ծերունին պա­

տասխանեց. «Դրանում ես չեմ կարող վստահ լի­

նել, մինչեւ չգտնեմ Աստծուն: Մէկը Աստծոյ դա­

տաստանն է, միւսը՝ մարդկանց»: Քանի որ դեռ ու­

զում էին նրան հարցումներ ուղղել, նա ասաց 

նրանց. «Հաճեցէք ինձ մի լաւութիւն անել եւ այլեւս 

չխօսել, իմ ժամանակն արդէն սպառուել է»: Եւ նա 

մահացաւ փառքի մէջ: Նրանք տեսան, որ նա 

գնաց, ինչպէս մէկը, որ ողջունում է իր սիրելի ըն­

կերներին: 



58

ԱԲԲԱՅ ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ  
ԿԱՐՃԱՀԱՍԱԿ (ԿՈԼՈԲՈՍ) 

(359–405) 

Աբբայ Յովհաննէս Կարճահասակը մէկն է 

եգիպտացի անապատական սուրբ հայրերից եւ 

Հայց Եկեղեցու սրբերից: Նա ծնուել է 339 թ. Եգիպ­

տոսի Թեբէ քաղաքում, տնտեսապէս շատ աղքատ 

մի ընտանիքում: Տասնութ տարեկանում նա իր 

աւագ եղբօր հետ մտնում է Սկետէի վանքը (Եգիպ­

տոս), ուր ապրում է բացարձակ ժուժկալութեամբ: 

Այնտեղ նա զբաղւում է նաեւ դաստիարակչական 

գործունէութեամբ և իր աշակերտներից մէկն է լի­

նում Արսէն Մեծը:

Այնուհետեւ Յովհաննէս Կարճահասակը ձեռ­

նադրւում է կուսակրօն քահանայ Աղեքսանդրի­

այի Թէոփիլոս պատրիարքի կողմից եւ նշանակ­



59

ւում իր ապրած Սկետէ վանքի վանահայր: 395 թ., 

երբ բերեբերները ներխուժում են Սկետէ, Յով­

հաննէսը փախչում է անապատ և ապա իբրեւ ճգ­

նաւոր բնակութիւն է հաստատում Կորազիմ լե­

ռան վրայ:

* * *

Աբբայ Յովհաննէս Կարճահասակն ասել է. 

«Եթէ թագաւորը ցանկանում է իր թշնամու 

քաղաքներից մէկին տիրանալ, սկսում է զրկել 

այն ջրից ու սննդամթերքից, եւ այդպիսով թշնա­

միները, սովամահ լինելով, կը հնազանդուեն 

նրան: Նոյնը պատահում է նաեւ մարմնական 

կրքերի հետ: Եթէ մարդն ապրում է ծոմի ու սովի 

մէջ, նրա հոգու թշնամիները անպայման թուլա­

նում են»:

* * *

Նա ասել է նաեւ. «Նա, ով որկրամոլ է, եթէ խօ­

սի մի անչափահասի հետ, արդէն իսկ մտքով կը 

պոռնկանայ նրա հետ»:

* * *

Մի օր Աբբայ Յովհաննէս Կարճահասակը նս­

տել էր եկեղեցու առաջ, եղբայրները շրջապատե­

ցին նրան եւ հարցուփորձ արեցին նրա մտքերի 

մասին: Աւագներից մէկը, տեսնելով դա, խանդեց 

եւ ասաց. 

— Քո սափորը, Յովհաննէ´ս, լի է թոյնով:



60

Յովհաննէսը պատասխանեց.

— Դա ճիշտ է, աբբայ, եւ դու ասացիր, որ մի­

այն դրսից ես տեսնում, բայց եթէ ներսը տեսնէիր, 

ի՞նչ կ՛ասէիր:

Աբբայ Յովհաննէսն ասաց.

— Ես նման եմ մի մարդու, որը նստած է մի մեծ 

ծառի տակ եւ տեսնում է բազմաթիւ գազանների ու 

օձերի, որոնք առաջ շարժւում են իր կողմը: Երբ նա 

այլեւս չի կարողանում դիմադրել, բարձրանում է 

ծառի վրայ եւ փրկւում: Ես էլ այդպէս եմ. խցում նս­

տած՝ նայում եմ, թէ ինչպէս են վատ մտքերը գալիս 

դէպի ինձ եւ, երբ ուժ չունեմ դրանց դէմ պայքարե­

լու, աղօթքով ապաստանում եմ Աստծու մօտ, եւ 

այդպիսով փրկւում եմ թշնամուց:

* * *

Աբբայ Պիմէնը պատմում էր, որ Յովհաննէս 

Կարճահասակը աղաչել էր Աստծուն, որ վերացնի 

իր կրքերը եւ ազատի իրեն բոլոր նեղութիւններից, 

ինչը շնորհւում է իրեն: Բայց յետոյ, երբ նա գնացել 

է իր մեծաւորի մօտ ասելու. «Տեսնո՞ւմ ես, որ ես 

բոլորովին հանգիստ եմ եւ որեւէ մէկի դէմ պայ­

քար չունեմ»: Մեծաւորը պատասխանել է. «Գնա´ 

աղաչի´ր Աստծուն, որպէսզի նորից պայքարես 

նոյն նախանձախնդրութեամբ եւ նոյն խոնարհու­

թեամբ, ինչպէս նախկինում, որովհետեւ պայքար­

ների միջոցով է հոգին առաջադիմում»: Այնուհե­

տեւ նա աղաչել է Աստծուն, եւ երբ պայքարն սկ­

սուել է, նա այլեւս չի աղաչել, որ իրեն ազատեն 

դրանից, այլ ասել է. «Տէ´ր, արիութիւն տուր ինձ 

մարտերում»:



61

* * *

Մի անգամ աբբայ Յովհաննէսը միւս եղբայր­

ների հետ բարձրանում էր դէպի Սկետէ (Եգիպ­

տոս), եւ ուղեցոյցը կորցնում է ճանապարհը՝ վերա­

հաս գիշերուայ մթութեան մէջ: Ուղեկիցները հարց­

րին Յովհաննէսին. «Աբբայ, ի՞նչ անենք, որ թափա­

ռելով չմեռնենք, քանի որ մեր եղբայրը կորցրել է 

ճանապարհը»: Աբբան պատասխանեց. «Եթէ նրան 

որեւէ դիտողութիւն անենք, նա կ՛ամաչի, եւ նրան 

մեծ վիշտ կը պատճառենք: Բայց աւելի լաւ կը լինի, 

որ ես հիւանդ ձեւանամ եւ ասեմ, որ այլեւս չեմ կա­

րող քայլել, հետեւաբար կը մնամ այստեղ մինչեւ 

լուսաբաց»: Նա այդպէս էլ արեց, իսկ միւսներն 

ասացին. «Մենք նոյնպէս չենք շարունակի քայլել եւ 

քեզ հետ կը մնանք»: Եւ նրանք էլ նստեցին մինչեւ 

լուսաբաց, եւ այդպիսով չխայտառակեցին իրենց 

եղբօրը:

* * *

Յովհաննէս Կարճահասակն ասել է. «Խոնար­

հութիւնը եւ Աստծոյ երկիւղը վեր են բոլոր առաքի­

նութիւններից»:

* * *

Նա ասել է նաեւ իր աշակերտին. «Պատիւ 

տանք միայն մէկին, եւ բոլորը մեզ կը պատուեն, 

իսկ եթէ արհամարհենք միայն մէկին, որն է Աստո­

ւած, բոլորն էլ մեզ կ՛արհամարհեն, եւ կը գնանք 

դէպի մեր կործանումը»:



62

* * *

Աբբայ Յովհաննէսն ասել է. «Ես նախընտրում 

եմ, որ մարդն ունենայ մի փոքր մաս բոլոր առաքի­

նութիւններից: Հետեւաբար, ամէն օր ձեռք բե´ր մի 

փոքր աւելին իւրաքանչիւր առաքինութիւնից՝ Աստ­

ծոյ պատուիրանի համաձայն, առանց հանգստի, 

երկիւղով եւ երկայնամտութեամբ, Աստծոյ սիրով, 

հոգու եւ մարմնի ողջ եռանդով, սրտի նեղութիւն­

ների հանդէպ մեծ խոնարհութեամբ, զգօնութե­

ամբ, շատ աղօթելով, յարգանքով եւ հառաչանքնե­

րով, քո լեզուի մաքրութեամբ եւ քո աչքերի պահ­

պանութեամբ, արհամարհանքների դիմաց առանց 

զայրանալու, խաղաղ եւ երբեք չարի փոխարէն չա­

րը չփոխադարձելով: Ուշադրութիւն մի´ դարձրու 

ուրիշի թերութիւններին, այլ աւելի շուտ տես քոնը»:



63

Ս. ԱՆՏՈՆ ՄԵԾ1

(251–356)

Ս. Անտոն Մեծը, որը յայտնի է նաեւ որպէս Ան­

տոն Անապատական (Ճգնաւոր) կամ Եգիպտացի 

սուրբ Անտոն, համարւում է ճգնաւորական եւ վա­

նական կեանքի խոշորագոյն դէմքը, որն ունեցել է 

նաեւ բազում աշակերտներ: Նա ծնուել եւ մահացել 

է Եգիպտոսում, ապրել է մօտաւորապէս 251–356 

թուականների միջեւ, զաւակն էր քրիստոնեայ ազ­

նուական մի ընտանիքի: Շատ երիտասարդ տարի­

քում որբ է մնացել՝եւ իր խնամքի տակ է ունեցել իր 

փոքր քրոջը: Մի օր Անտոնը, եկեղեցում, մեծապէս 

ազդւում է՝ լսելով Տիրոջ խօսքն ուղղուած մեծահա­

1	 Ս. Անտոն Մեծը Հայց. Առաքելական Եկեցեցու երեւելի 
սրբերից է:



64

րուստ երիտասարդին. «Եթէ ուզում ես կատարեալ 

լինել, գնա ,́ վաճառի´ր այն ամէնը, ինչ ունես, տո´ւր 

աղքատներին, եւ դու գանձ կ՛ունենաս երկնքում: 

Ապա արի´ եւ հետեւի´ր ինձ» (Մտթ. ԺԹ 21): Համա­

րելով, որ այդ ակնարկն իր մասին է, նա անմիջա­

պէս սկսում է վաճառել իր ունեցուածքը եւ իրեն նո­

ւիրել աղօթական կեանքի եւ ապաշխարութեան իր 

իսկ սեփական տանը: Որոշ ժամանակ անց, նա 

յանձնում է քրոջը քրիստոնեայ կոյսերի մի հա­

մայնքի խնամքին, իսկ ինքը գնում է իր գիւղից ոչ 

հեռու, քարանձաւների մէջ վարելու մենակեացի 

կեանք, ուր, ըստ աւանդութեան, հոգեւոր պայքար­

ներ է մղում զազրատեսիլ կենդանիների կերպա­

րանքով իրեն յայտնուող դեւերի դէմ: Դեւերը փոր­

ձում են հեռացնել նրան իր ապաշխարութիւնից՝ 

շշնջալով յիշողութիւններ իր հարստութեան, քրոջ 

հանդէպ ունեցած սիրոյ, դրամի եւ փառքի, սեղա­

նի հաճոյքների եւ կեանքի յարմարաւէտութեան 

մասին: Դեւերից մէկը մի գիշեր կնոջ կերպարանք 

է ընդունում նրան գայթակղեցնելու համար: Այնու­

հետեւ, նրա շուրջը, յանկարծ, կուտակւում են 

առիւծների, արջերի, ընձառիւծների, կարիճների, 

գայլերի, ցուլերի, օձերի տեսակներ, որոնցից իւ­

րաքանչիւրը շարժւում էր ըստ իր բնութեան: Այդ 

կերպարանքների հանած աղմուկը, իրենց կատա­

ղի ոռնոցներով, վախ էին ներշնչում: Սուրբ Անտո­

նը, հասկնալով, որ դա դիւային պատրանք է, 

ասում է. «Եթէ դուք իշխանութիւն էք ստացել իմ 

դէմ, ես պատրաստ եմ թոյլ տալ, որ ինձ խժռէք, 

բայց եթէ դուք դեւերի կողմից էք ուղարկուել, հե­

ռացէ´ք այստեղից, որովհետեւ ես Քրիստոսի ծա­



65

ռան եմ»: Այս խօսքերն ասելով, Անտոնը վանում է 

կենդանիների կերպարանք ստացած դեւերին: 

Այսպիսով սատանան մատնւում է վերջնական 

պարտութեան, իսկ Անտոնը Տիրոջից այնպիսի զօ­

րութիւն է ստանում, որ սկսում է ինքն էլ անձամբ 

հալածել դեւերին:

Այնուհետեւ նա գնում է ճգնելու Պիսպիր լեռան 

մօտ մի ամայի վայրում: Շուտով Անտոնի ճգնութե­

ան ու սրբութեան օրինակը վարակիչ է դառնում, 

նրա շուրջն են հաւաքւում բազմաթիւ քրիստոնեա­

ներ: Նոյնը պատահում է նաեւ երբ նա տեղափոխ­

ւում է Կարմիր ծովի ափամերձ գօտում: Տիրոջն ըն­

ծայուած կեանքը՝ մենութեան կամ խմբերի մէջ, 

արդէն սովորութիւն էր դարձել, բայց Ս. Անտոնի 

պարագայում այդ երեւոյթն այնքան մեծ չափերի 

էր հասնում, որ մենք կարող ենք նրան համարել, 

ըստ ժամանակի յայտնի արտայայտութեան, «հայ­

րը վանական կեանքի»:

Նաեւ Արեւմուտքում մեծ է եղել նրա ազդեցու­

թիւնը, յատկապէս իր մահից անմիջապէս յետոյ՝ 

շնորհիւ Ս. Աթանաս Աղեքսանդրացու (295–373) 

կողմից գրուած նրա կենսագրութեան արագ տա­

րածման: 



66

Ս. ԱՆՏՈՆ ՄԵԾ  
ՅՈՐԴՈՐ ՄԱՐԴԿԱՅԻՆ ԷՈՒԹԵԱՆ  

ԵՒ ԲԱՐԻ ԿԵԱՆՔԻ ՄԱՍԻՆ1

Պատահում է, որ մարդկանց ոչ պատշաճ կեր­

պով են խելամիտ անուանում: Սակայն հարկ նկա­

տի ունենալ, որ նրանք, ովքեր ուսումնասիրել են 

ժամանակի իմաստունների ճառերն ու գրքերը, չեն 

կարող անպայման խելամիտ համարուել, բայց 

նրանք, ովքեր ունեն ողջամիտ հոգի, եւ ովքեր ի 

վիճակի են տարբերելու լաւն ու վատը, եւ նրանք, 

ովքեր փախչում են այն ամէնից, ինչը չար է եւ 

վնասում է հոգուն, եւ քանի ձգտում են աշխուժօ­

րէն գործադրել այն ամէնը, ինչը լաւ է եւ հոգուն 

օգտակար, նաեւ գործում են Աստծոյ հանդէպ մեծ 

երախտագիտութեամբ, այս վերջինները միայն 

կարող են իսկապէս խելամիտ մարդիկ կոչուել:

* * *

Իսկական խելամիտ մարդը միայն մէկ ցան­

կութիւն ունի՝ հաւատալ Աստծուն եւ ամէն ինչում 

հաճոյանալ Նրան: Սրանից ելնելով, եւ միայն սրա­

նից, խելամիտ մարդը կը պատշաճեցնի իր հոգին, 

որպէսզի այն հաճելի լինի Աստծուն՝ շնորհակալու­

թիւն յայտնելով Նրան այն հիանալի գործելակեր­

պի համար, որով Նրա նախախնամութիւնը կառա­

վարում է ամէն ինչ, ներառեալ կեանքի պատահա­

կան իրադարձութիւնները: Տեղին չէ, անշուշտ, երբ 

1	 San Antonio Abad, Advertencia sobre la índole humana y la 
vida buena, Editorial Santidad, 2021.



67

մենք շնորհակալութիւն ենք յայտնում բժիշկներին 

մարմնի առողջութեան համար, նոյնիսկ երբ նրանք 

մեզ դառը եւ տհաճ դեղամիջոցներ են տալիս, իսկ 

միւս կողմից անշնորհակալ ենք լինում Աստծուն 

այն բաների համար, որոնք մեզ ցաւոտ են թւում, 

առանց գիտակցելու, որ ամէն ինչ տեղի է ունենում 

ճիշտ ձեւով՝ յանուն մեր օգտի, ըստ Նրա նախախ­

նամութեան:

* * *

Քանզի գիտելիքն ու հաւատը Աստծու հան­

դէպ հոգու փրկութիւնն ու կատարելութիւնն են:

* * *

Մենք Աստծուց ստացել ենք ժուժկալութիւն, 

համբերութիւն, չափաւորութիւն, հաստատակա­

մութիւն, տոկունութիւն եւ սրանց նման այլ առաքի­

նութիւններ՝ որպէս գերազանց եւ վաւերական ու­

ժեր: Սրանք իրենց դիմադրութեամբ եւ հակառա­

կութեամբ մեզ օգնութեան են հասնում այս երկ­

րագնդի վրայ առկայ դժուարութիւններին դիմա­

կայելիս: Եթէ մենք դրանք կիրառենք եւ միշտ 

պատրաստ լինենք, դրանք մեզ այնպէս կ՛օգնեն, 

որ մեզ հետ պատահած ոչինչ դաժան, ցաւոտ կամ 

անտանելի չթուայ: Բաւական է, որ մենք մտածենք, 

որ ամէն ինչ պատկանում է մարդկային իրակա­

նութեանը եւ ենթարկւում է մեր մէջ եղած առաքի­

նութիւններին: Ի դէպ, յիմարներն այսպէս չեն 

մտածում, նրանք չեն հաւատում, որ ամէն մի իրա­

դարձութիւն մեր օգտին է, որ այն լինում է այդպէս, 



68

որպէսզի փայլեն առաքինութիւնները եւ մենք 

Աստծուց ստանանք պսակը:

* * *

Նկատի առ, որ շատ ինչք ունենալը եւ հարս­

տութեանը վստահելը միայն անցողիկ պատրանք 

են: Հարկ է գիտակցել, որ առաքինի եւ Աստծուն 

հաճելի կեանքը հարստութիւնից աւելի լաւ բան է: 

Եթէ այս միտքը վերածես մի համոզիչ խորհրդա­

ծութեան եւ այն պահես քո յիշողութեան մէջ, դու 

այլեւս չես գոռայ եւ չես էլ տնքայ ցաւից, ոչ ոքի չես 

մեղադրի, այլ ամէն ինչի համար շնորհակալութիւն 

կը յայտնես Աստծուն՝ տեսնելով, որ նրանք, ովքեր 

քեզնից աւելի վատ են, վստահում են պերճախօ­

սութեանը եւ իրենց հարստութեանը, մինչդեռ ցան­

կասիրութիւնը, փառքը եւ տգիտութիւնը հոգու 

ամենավատ մոլորութիւններն են:

* * *

Խելամիտ մարդը, երբ խորհում է, թէ ինչպէս 

պէտք է վարուի, գնահատում է այն, ինչը իրեն յար­

մար է եւ օգուտ է տալիս, եւ տեսնում է, թէ ինչ–որ 

բաներ լաւ են իր հոգու համար եւ բարենպաստ, 

մինչդեռ միւսները հոգու համար խորթ են եւ վնա­

սակար: Այսպիսով, նա փախչում է այն ամէնից, ին­

չը վնասում է իր հոգուն որպէս օտար իրականու­

թիւն, որն ընդունակ է նրան հեռացնելու անմահու­

թիւնից:



69

* * *

Մենք չպէտք է յայտարարենք, որ անհնար է 

մարդու համար առաքինի կեանք վարելը: Աւելի 

շուտ պէտք է ասենք, որ դա այնքան էլ հեշտ չէ եւ 

ոչ բոլորին հասանելի: Մարդկանց մէջ բոլոր 

նրանք, ովքեր բարեպաշտ են եւ օժտուած աստո­

ւածասէր բանականութեամբ, մասնակից են առա­

քինի կեանքին, որովհետեւ սովորական եւ աշ­

խարհիկ բանականութիւնը անկայուն է, առաջաց­

նում է եւ́  լաւ եւ́  վատ մտքեր, այն իր բնոյթով փո­

փոխական է, եւ նրա փոփոխութիւնը հակուած է 

դէպի նիւթը: Մինչդեռ Աստծոյ սիրով համակուած 

բանականութիւնը պաշտպանուած է այն չարու­

թիւնից, որը մարդն ինքնակամ է ձեռք բերում իր 

անզգուշութեան պատճառով:

* * *

Նրանք, ովքեր ցանկանում են ապրել առաքի­

նի, բարեպաշտ եւ փառահեղ կեանքով, չպէտք է 

իրենց ընտրութիւնը կատարեն հիմնուելով յօրինո­

ւած սովորութիւնների կամ մարդկային կեղծ ապ­

րելակերպի վրայ: Ընդհակառակը, նրանք, ինչպէս 

անում են քանդակագործներն ու նկարիչները, 

պէտք է իրենց գործերով ցոյց տան իրենց առաքի­

նի եւ աստուածահաճոյ կեանքը եւ մերժեն բոլոր 

չար հաճոյքները որպէս որոգայթներ:

* * *

Խելամիտ մարդկանց համեմատ, նա, ով հա­

րուստ է եւ ազնուական, բայց չունի հոգեւոր կար­



70

գապահութիւն եւ մարդկային ընդհանուր արժա­

նիքներ, նա իրականում դժբախտ է: Բայց նա, ով 

կենցաղային պայմաններով աղքատ է եւ ստրուկ, 

սակայն զարդարուած է խրատով եւ առաքինութե­

ամբ, նա է իսկական երջանիկը:

* * *

Ինչպէս օտարները, որոնք մոլորւում են փողոց­

ներում, այնպէս էլ նրանք են, ովքեր անտեսում են 

առաքինի կեանք վարելը, եւ դրա համար էլ մոլորո­

ւածներ են իրենց սեփական ցանկութիւնների մէջ:

* * *

Նա է մարդ կոչւում, ով ողջամիտ է եւ ընդունակ 

սրբագրուելու: Սակայն անուղղելին պէտք է կոչել 

վայրենի, քանի որ նրա վիճակը բնորոշ է վայրենի­

ներին: Եւ դուք պէտք է հեռու մնաք սրանցից, քանի 

որ երբեք հնարաւոր չի լինի, որ նրանք, ովքեր ապ­

րում են չարութեամբ, լինեն անմահների մէջ:

* * *

Իւրաքանչիւր արուեստ ձեւաւորում է իր տրա­

մադրութեան տակ եղած նիւթը եւ այդպիսով ցոյց 

է տալիս դրա արժէքը: Մէկը մշակում է փայտը 

կամ բրոնզը, ուրիշները՝ ոսկին կամ արծաթը: Եւ 

այսպէս էլ մենք, երբ իմանանք, թէ ինչպէս վարել 

պարկեշտ կեանք եւ առաքինի վարք, որը հաճելի 

լինի Աստծուն, ուրեմն պէտք է ցոյց տանք, որ մենք 

իսկապէս խելամիտ մարդիկ ենք մեր հոգով եւ ոչ 

միայն մեր մարմնի կառուցուածքով: 



71

* * *

Իսկապէս ողջամիտ եւ աստուածասէր հոգին 

հեշտութեամբ է ճանաչում ամէն ինչ կեանքում, սի­

րով հաճելի է դարձնում Աստծուն եւ անկեղծօրէն 

շնորհակալութիւն է յայտնում Նրան, որովհետեւ 

հէնց Նրան են ուղղուած իր ողջ ջանքերը եւ խորհր­

դածելու ողջ կարողութիւնը:

* * *

Նաւավարները նաւակներն ուղղորդում են 

ըստ երթուղու, որպէսզի չվթարուեն ջրի վրայ կամ 

ջրի տակ գտնուող ինչ–որ ժայռի դէմ: Նոյն կերպ, 

նա, ով ցանկանում է առաքինի կեանք վարել, 

պէտք է ուշադիր ուսումնասիրի, թէ ինչ պէտք է 

անի եւ ինչից պէտք է խուսափի: Եւ պէտք է հաշուի 

առնել այն առաւելութիւնը, որն առաջանում է ճշ­

մարիտ եւ աստուածային օրէնքներին հետեւելուց, 

ինչպէս նաեւ հոգուց չար ցանկութիւնները կտրա­

կանապէս հեռացնելուց:

* * *

Միայն նրանց ազատ համարիր, որոնք ազատ 

են ոչ թէ իրենց արտաքին վիճակով, այլ՝ իրենց 

ապրելու եւ գործելու կերպով: Տեղին չէ երբեք իս­

կապէս ազատ անուանել չար կամ անսանձ իշ­

խաններին: Իրականում նրանք նիւթական կրքերի 

ստրուկներն են: Հոգու ազատութիւնն ու երջանկու­

թիւնը կառուցուած են ջինջ մաքրութեան եւ ժամա­

նակաւոր արժէքների հանդէպ մարդու ունեցած 

արհամարհանքի վրայ:



72

* * *

Կատարեալ կեանքի եւ հոգու հոգատարութե­

ան մասին կատարուած խորհրդածութիւնները 

մարդկանց դարձնում են լաւ եւ Աստծուն սիրող 

արարածներ: Քանզի նա, ով փնտռում է Աստծուն, 

գտնում է նրան, ամէն ինչում յաղթում է ցանկասի­

րութեանը եւ երբեք չի շեղւում աղօթքից: Այդպիսի 

մարդիկ չեն վախենում դեւերից:

* * *

Մարդկանց կողմից իմացեալ մահը հաւասար 

է անմահութեան, բայց անմիտների համար, ովքեր 

դա չեն հասկանում, դա մահ է նշանակում: Սակայն 

այս մահից չէ, որ պէտք է վախենանք, այլ հոգու 

կորստից, որը Աստծոյ հանդէպ մարդու անգիտու­

թիւնն է: Սա, այո, իսկապէս սարսափելի է հոգու 

համար:

* * *

Իսկական ազատը նա է, ով հաճոյքների ստ­

րուկ չէ: Ընդհակառակը, իր խոհեմութեան ու ժուժ­

կալութեան շնորհիւ նա տիրում է իր մարմնին եւ 

մեծ երախտագիտութեամբ է բաւարարւում նրա­

նով, ինչ որ նրան տրուած է Աստծուց, թէկուզ եւ 

շատ քիչ: Երբ ներդաշնակութիւն կայ աստուածա­

սէր բանականութեան եւ հոգու միջեւ, ուրեմն ամ­

բողջ մարմինը խաղաղ է, նոյնիսկ առանց դրան 

յատուկ կերպով ձգտելու: 

	



73

Ս. ԵՓՐԵՄ ԱՍՈՐԻ1  
(306–373)

Ս. Եփրեմ Ասորին յայտնի է նաեւ իբրեւ Եփրեմ 

Մծբնացի, քանի որ ծնուել է Միջագետքի Մծբին 

քաղաքում 306 թ. եւ վախճանուել 373 թ. Եդեսիա­

յում: Եղել է միայն սարկաւագ, միստիկ աստուածա­

բան գրող եւ հռչակաւոր երաժիշտ, որն իրաւամբ 

կոչուել է՝ «Սուրբ Հոգու քնար»: Աշակերտել է Ս. Յա­

կոբ Մծբնացի հայրապետին: Եղել է Կապադովկե­

ան Կեսարիայում, որտեղ Ս. Բարսեղ Կեսարացի 

հայրապետից ձեռնադրուել է սարկաւագ: Համա­

ձայն իր վկայութեան, երիտասարդ տարիներին նա 

կրօնին մեծ նշանակութիւն չի տուել, բայց երբ բա­

խուել է փորձութիւնների եւ տառապանքների, այն 

ժամանակ հասկացել է, որ Աստծոյ կարիքն ունի:

1	 Ընդհանրական Եկեղեցու և ի մասնաւորի Հայց. Եկեղե­
ցու մեծագոյն սրբերից մէկը:



74

Ըստ աւանդութեան, 325 թ. Եփրեմ Ասորին ու­

ղեկցել է Ս. Յակոբ Մծբնացուն դէպի Նիկիա՝ մաս­

նակցելու Տիեզերական առաջին ժողովին: Այնու­

հետեւ նա աւելի քան տասը տարի ապրել եւ ստեղ­

ծագործել է Եդեսիայում, ուր գրել է իր առաջին 

գործերը եւ կրթել բազում աշակերտներ: Նրա գր­

չին պատկանող բազմաթիւ երկեր հայացուել են 

դեռեւս Ե. դարում: Նա նաեւ Եկեղեցու տասներկու 

սուրբ վարդապետներից մէկն է:

ԵՓՐԵՄ ԱՍՈՐԻ  
ՀԻԱՍՔԱՆՉ ՄԱՅՐ

Ս. Կոյսը հրաւիրում է ինձ երգելու այն խորհուր­

դը, որի մասին ես հիացմունքով եմ խորհում: Որդի 

Աստծոյ, տո´ւր ինձ քո սքանչելի պարգեւը, ստիպի´ր 

ինձ լարել իմ քնարը, որպէսզի հնարաւոր լինի ինձ 

հռչակել քո սիրասուն մօր գեղեցկագոյն կերպարը: 

Կոյս Մարիամը պարգեւում է աշխարհին իր 

Որդուն՝ մնալով կոյս, սնում է Նրան, որ կերակ­

րում է ազգերին, իսկ իր մաքուր գրկում պահում է 

Նրան, ով պահում է տիեզերքը: Նա Կոյս է եւ Մայր 

եւ ամէն ինչ: 

Սուրբ է նա մարմնով, հոգով միանգամայն գե­

ղեցիկ, անարատ, բանականութեամբ անկեղծ, 

զգացումներով կատարեալ, ժուժկալ, հաւատա­

րիմ, սրտով անբիծ, նա ունի բոլոր առաքինութիւն­

ները:

Թո´ղ կոյսերի ամբողջ շառաւիղը ուրախանայ 

Մարիամով, որովհետեւ նրանցից մէկը ծնեց Նրան, 



75

ով պահում է ամբողջ արարչութիւնը, Նրան, ով 

ազատեց ստրկութեան մէջ հառաչող մարդկային 

ցեղին:

Օձից վիրաւորուած ծեր Ադամը թող ուրախա­

նայ Մարիամով, Մարիամը Ադամին տալիս է մի 

սերունդ,որը նրան հնարաւորութիւն է տալիս ճզմել 

անիծեալ օձին եւ բուժել նրան իր մահացու վէրքից:

Թո´ղ քահանաներն ուրախանան օրհնեալ 

Սուրբ Կոյսով: Նա աշխարհին տուել է Յաւերժա­

կան Քահանային, որը միաժամանակ զոհ է: Նա 

վերջ դրեց հնագոյն զոհաբերութիւններին, դառ­

նալով Հօրը գոհացնող հաշտարար Զոհը:

Թո´ղ բոլոր մարգարէներն ուրախանան Մա­

րիամով, Նրա մէջ են իրականացուել իրենց տե­

սիլքներն ու մարգարէութիւնները, նրա մէջ է հաս­

տատուել իրենց պատգամների վաւերականու­

թիւնը:

Թո´ղ բոլոր հայրապետներն ուրախանան Մա­

րիամով: Ինչպէս որ նա ստացաւ ձեզ խոստացո­

ւած օրհնութիւնը, այնպէս էլ նա կատարեալ դարձ­

րեց ձեզ իր Որդու մէջ, որի միջոցով մարգարէները, 

արդար մարդիկ եւ քահանաները մաքրութեան 

արժանացան:

Եւայի կողմից մահաբեր ծառից քաղած դառն 

պտղի փոխարէն, Մարիամը մարդկութեանը տո­

ւեց քաղցրութեամբ լեցուն մի պտուղ: Եւ ահա, ամ­

բողջ աշխարհը հրճւում է Մարիամի պտղով:

Կենաց ծառը, թաքնուած դրախտի մէջտեղում, 

սկիզբ է առել Մարիամից եւ իր ստուերն է տարա­

ծել տիեզերքի վրայ, սփռել է իր պտուղները թէ´ 

ամենահեռաւոր եւ թէ´ ամենամօտ քաղաքներում:



76

Մարիամը փառքի զգեստ է հիւսել եւ տուել մեր 

նախահօրը, որն իր մերկութիւնն էր թաքցրել ծա­

ռերի մէջ, եւ այժմ զգեցած է զօրութիւն, առաքինու­

թիւն եւ գեղեցկութիւն: Նրան, ում կինը խորտակել 

էր, նրա դուստրը բարձրացնում է, որի աջակցու­

թեամբ վերջինս կանգնում է հերոսի պէս:

Եւան եւ օձը թակարդ էին լարել, եւ Ադամն ըն­

կել էր դրա մէջ: Մարիամը եւ իր արքայական Որ­

դին խոնարհուել են եւ նրան դուրս են բերել ան­

դունդից:

Կուսական որթատունկը ողկոյզ է տուել, որի 

համեղ հիւթը ուրախութիւն է պատճառում տառա­

պեալներին: Եւան եւ Ադամն իրենց դժբախտութե­

ան մէջ ճաշակեցին կենաց գինին եւ գտան կատա­

րեալ մխիթարութիւն:

Ս. ԿՈՅՍԻ ԱՒԵՏՈՒՄԸ  
(ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԾՆՆԴԵԱՆ ՕՐՀՆԵՐԳ)

Դարձրէ´ք ձեր նայուածքը Մարիամին: Երբ 

Գաբրիէլ հրեշտակը մտաւ նրա սենեակ, նա հարց­

րեց. «Ինչպէ՞ս դա կարելի է լինել ինձ հետ» (Ղուկ. 

Ա 34): Սուրբ Հոգու ծառան պատասխանեց՝ ասե­

լով. «Աստծոյ համար անհնարին ոչինչ չկայ» (Ղուկ. 

Ա 37): Եւ նա, հաստատապէս հաւատալով իր լսա­

ծին, ասաց. «Ահաւասիկ այստեղ է Տիրոջ աղախի­

նը» (Ղուկ. Ա 38): Եւ անմիջապէս Խօսքն իջաւ նրա 

վրայ, մտաւ նրա մէջ եւ բնակուեց այնտեղ՝ առանց 

որ նա ոչինչ նկատի: Նա յղիացաւ Նրան առանց 

կուսութեանը վնաս պատճառելու, եւ իր արգան­



77

դում Նա երեխայ դարձաւ, մինչդեռ ամբողջ աշ­

խարհը լցուած էր նրանով… Երբ լսես Աստծոյ ծնն­

դեան մասին, լռի´ր, թող Գաբրիէլ հրեշտակի աւե­

տումը դրոշմուած մնայ քո հոգում: Գերազանց 

Մեծութեան համար ոչինչ դժուար չէ, Նա մեզ հա­

մար է ինքն իրեն խոնարհեցրել եւ ծնուել մեր մէջ՝ 

մեզանից:

Այսօր Մարիամը երկինքն է մեզ համար, քանի 

որ նա Աստծուն բերում է մեզ: Ամենաբարձրեալը 

խոնարհեցրեց իրեն եւ իր բնակարանը հաստա­

տեց նրա մէջ, Նա իրեն փոքրացրեց Կոյսի մէջ, որ­

պէսզի մեզ մեծացնի… Մարիամի մէջ մարգարէ­

ների եւ արդարների կանխատեսումներն իրակա­

նացան: Նրանից մեզ համար լոյս է ծագել, եւ վե­

րացել է հեթանոսական խաւարը:

Մարիամն ունի բազմաթիւ անուններ, եւ ինձ 

համար մեծ հաճոյք է դրանցով կանչել նրան: Նա 

այն ամրոցն է, որտեղ ապրում է թագաւորների 

հզօրագոյն Թագաւորը, բայց Նա այնտեղից չհե­

ռացաւ այնպէս, ինչպէս մտել էր. Նա մարմին հա­

գաւ, եւ այդպէս դուրս եկաւ: Նա նաեւ նոր երկինք 

է, որովհետեւ այնտեղ է ապրում թագաւորների 

Թագաւորը. այնտեղ Նա ներս մտաւ, ապա դուրս 

եկաւ արտաքին աշխարհի նմանութեամբ հագնո­

ւած… Մարիամը նաեւ այն աղբիւրն է, որտեղից 

ծարաւելոց համար կենդանի ջուր է բխում: Նրանք, 

ովքեր ըմպել են այդ ջրից, հարիւրապատիկ պտուղ 

են տալիս:

Այսպիսով, այս օրը նման չէ արարչագործութե­

ան առաջին օրուայ: Այդ օրը արարածները ստեղ­

ծուեցին. նրանում երկիրը նորոգուեց եւ օրհնուեց՝ 



78

Ադամի հրահրած անէծքի փոխարէն: Ադամն ու 

Եւան մեղքով մահ բերեցին աշխարհին, բայց աշ­

խարհի Տէրը մեզ նոր կեանք տուեց Մարիամի մէջ: 

Չարը, օձի տարած աշխատանքով, թոյն կաթեցրեց 

Եւայի ականջի մէջ: Դրա փոխարէն, Բարերարն իր 

ողորմութեան մէջ խոնարհուեց եւ ականջի միջով 

թափանցեց Մարիամի մէջ: Նոյն դռնից, որով մտել 

էր մահը, մտել է նաեւ Կեանքը, որը սպանել է մահը: 

Եւ Մարիամի բազուկները տանում են Նրան, ում 

կրում են քերովբէները: Տէր Աստծուն, ում տիեզեր­

քը չի կարող ընդգրկել, գրկուել է Մարիամի կող­

մից: Թագաւորը, որի առջեւ դողում են հրեշտակնե­

րը, հոգեւոր արարածները, պառկած է Կոյսի գր­

կում, որը երեխայի նման շոյում է Նրան: Երկինքը 

Նորին Մեծութեան գահն է, եւ Նա նստում է Մարի­

ամի ծնկներին: Երկիրը Նրա ոտքերի պատուան­

դանն է, եւ Նա երեխայի պէս ցատկում է Մարիամի 

վրայ: Նրա մեկած ձեռքը ցոյց է տալիս փոշու չափը, 

իսկ փոշու վրայ Նա խաղում է երեխայի նման:

Ուրախացի´ր Ադամ, քանզի Քրիստոսի ծնուն­

դով գտար քո կորցրած փառքը: Երբեւէ տեսե՞լ էք, 

որ կաւը բրուտագործի համար հագուստ ծառայի: 

Ո՞վ է տեսել, որ կրակը փաթաթուի շորերով: Աստո­

ւած այս ամէնը յանձն առաւ՝ խոնարհեցրել է իրեն 

ի սէր մարդու, որը յիմարաբար բարձրացրել էր 

իրեն եւ մարդասպան չարի խորհրդով ոտնահարել 

էր աստուածային պատուիրանը: Պատուիրանի 

հեղինակը խոնարհեցրեց իրեն՝ մեզ բարձրացնելու 

համար:

Եկէ´ք շնորհակալութիւն յայտնենք աստուա­

ծային ողորմութեանը, որն իջել է երկրի բնակիչնե­



79

րի վրայ, որպէսզի հիւանդ աշխարհը բուժուի աս­

տուածային Բժշկի կողմից: Փառք Նրան եւ Հօրը, 

որն ուղարկեց Նրան, եւ փառք Սուրբ Հոգուն, յաւի­

տեանս յաւիտենից:

ԵՒԱՆ ԵՒ ՄԱՐԻԱՄԸ

Օ՜, քնարդ իմ, յօրինիր նոր պատճառներ գո­

վաբանելու համար Կոյս Մարիամին: Բարձրացրո´ւ 

քո ձայնը եւ երգի´ր Դաւթի դստեր՝ այս Կոյսի, հրա­

շալի մայրութիւնը, որը կեանք բերեց աշխարհին:

Ով սիրում է նրան, հիանում է նրանով: Հե­

տաքրքրասէրը լցւում է ամօթով եւ լռում: Նա չի 

համարձակւում հարց տալ, թէ ինչպէս է մայրը 

ծննդաբերում եւ պահպանում իր կուսութիւնը: Ու 

թէեւ դա շատ դժուար է բացատրել, բայ անհա­

ւատները չէին համարձակուի հետաքրքրուել նրա 

Որդու մասին:

 



80

ՄԵԾՆ ՄԱԿԱՐ ԵԳԻՊՏԱՑԻ1  
(300–390)

Ծնուել է 300 թ. Եգիպտոսում: Մանուկ տարի­

քում զբաղուել է խաշնարածութեամբ, այնուհետեւ, 

30 տարեկանում աշակերտել է Ս. Անտոն անապա­

տականին եւ մեծապէս ոգեշնչուել նրա քարոզնե­

րից, ապա որոշել է իրեն նուիրել աղօթքի եւ ճգնու­

թեան, գնացել է ապրելու անապատում, բայց նրան 

1	 Ս. Մակար Եգիպտացին Հայց. Առաքելական Եկեղեցու 
կարևոր սրբերից մէկն է:



81

հետեւել են բազմաթիւ քրիստոնեաներ: Եպիսկո­

պոսի որոշմամբ ձեռնադրուել է քահանայ, որպէս­

զի կարողանայ Ս. Պատարագ մատուցել իր հետե­

ւորդների համար: 60 տարուայ իր ճգնաւորական 

կեանքի ընթացքում նա գրել է բազմաթիւ խրա­

տական ճառեր, որոնք առ այսօր հոգեւոր բացա­

ռիկ սնունդ են քրիստոնեաների համար:

Ս. Մակարն իր մասին պատմել է հետեւեալը. 

«Երբ ես երիտասարդ էի, մինչ ապրում էի Եգիպ­

տոսում, մի խցում, ինձ յանձնարարեցին ստանձնել 

այդ վայրի հոգեւորականի պաշտօնը: Չցանկանա­

լով զբաղուել այդ պաշտօնով, ես փախայ այլ տեղ: 

Այդ ընթացքում մի բարեպաշտ աշխարհական 

եկել էր ինձ փնտռելու, որպէսզի կատարի իմ ձե­

ռային աշխատանքը եւ ծառայի ինձ: Պատահեց, որ 

գիւղի կոյս աղջիկներից մէկը տրուեց փորձութեա­

նը եւ մեղք գործեց: Երբ այդ յղի աղջկան հարցրին, 

թէ ո՞վ է մեղաւորը, նա պատասխանեց. «Մենակե­

ացը»: Այնուհետեւ գիւղի բնակիչները եկան ինձ 

փնտռեցին, տարան գիւղ, վզիցս կախեցին ծխից 

սեւացած հին ամաններ եւ զանազան առարկա­

ներ, շրջեցին գիւղի բոլոր փողոցներով՝ ծեծելով 

ինձ եւ ասելով. «Այս վանականը պղծել է մեր կոյ­

սին, տարէ´ք, տարէ´ք սրան»: Եւ նրանք ինձ ծեծե­

լով գրեթէ սպանեցին: Յետոյ ծերերից մէկը մօտե­

ցաւ եւ ասաց. «Որքա՞ն էք ծեծելու այս օտար վա­

նականին»: Մարդը, որ սպասարկում էր ինձ, ամօ­

թով լցուած քայլում էր իմ ետեւից: Շատերը նուաս­

տացնում էին նրան՝ ասելով. «Տես, թէ ինչ է արել 

այս ճգնաւորը, որի մասին դու լաւ վկայութիւն էիր 

տալիս»: Աղջկայ ծնողներն էլ ասում էին. «Մենք 



82

նրան բաց չենք թողնի, քանի դեռ չի երաշխաւորել, 

որ կերակրելու է նրան»: Ես խօսեցի իմ սպասաւորի 

հետ, եւ նա դարձաւ իմ երաշխաւորը: Նրա հետ 

գնացի իմ խուցը, տուեցի նրան իմ գործած բոլոր 

զամբիւղները՝ յանձնարարելով. «Վաճառի´ր եւ կե­

րակրի´ր կնոջը»: Այդ ընթացքում ես ինքս ինձ ասում 

էի. «Մակա´ր, ահա դու մի կին ես գտել, դու պէտք է 

մի քիչ աւելի աշխատես կերակրելու համար նրան»: 

Այդպէս եղաւ, որ ես օր ու գիշեր աշխատեցի եւ 

նրան ուղարկեցի իմ աշխատանքի արդիւնքը: Բայց 

երբ հասաւ դժբախտ կնոջ ծննդաբերելու ժամա­

նակը, երկունքի ցաւերի օրերը երկարեցին՝ առանց 

ծննդաբերութեան: Հարցին, թէ ինչ է կատարւում, 

նա պատասխանեց. «Ես գիտեմ, որ սա այն պատ­

ճառով է, որ ես զրպարտել եմ ճգնաւորին եւ սուտ 

ամբաստանել նրան, ինքը մեղաւոր չէ, այլ այսինչ 

երիտասարդը»: Իմ երաշխաւորն ու սպասաւորը 

մեծ ուրախութեամբ եկաւ ինձ մօտ՝ ասելու. «Այդ 

աղջիկը չէր կարողանում ծննդաբերել, քանի դեռ 

չէր խոստովանել իր սուտը: Հիմա ամբողջ գիւղը 

հանդիսաւոր կերպով պատրաստւում է գալ այս­

տեղ՝ ներողութիւն խնդրելու»: Այս լսելով՝ ես վեր 

կացայ եւ փախայ Սկետէ, որպէսզի մարդիկ ինձ 

չխանգարեն: Ահա սա է իմ այստեղ գալու սկիզբն 

ու պատճառը»:

* * *

Մի օր Մակարը արմաւենու տերեւներ կրելով 

ճահճից դէպի իր խուցն էր քայլում, երբ յանկարծ 

հանդիպեց սատանային: Վերջինս ցանկացաւ 

տպաւորել նրան իր կրած մանգաղով, սակայն 



83

ապարդիւն: Յետոյ նա ասաց նրան. «Մակա´ր, այդ 

ի՞նչ ուժ է բխում քեզնից, որ ես անզօր եմ քո դէմ: 

Այն, ինչ դու անում ես, ես էլ եմ անում, դու ծոմ ես 

պահում, ես էլ ոչինչ չեմ ուտում, գիշերները դու հս­

կում ես, իսկ ես ամենեւին չեմ քնում: Այնուամենայ­

նիւ, դու ինձ մի կէտում յաղթում ես»: Մակարը 

հարցրեց նրան, թէ ո՞րն է այդ կէտը, նա ասաց. «Քո 

խոնարհութիւնը: Եւ այդ պատճառով էլ ես ոչինչ 

չեմ կարող անել քո դէմ»:

* * *

Մակարին հարցրին. «Ինչպէ՞ս պէտք է աղօ­

թել»: Նա պատասխանեց. «Պէտք չէ երկար ճառեր 

ասել, բաւական է ձեռքերդ լայն բացել եւ ասել. 

«Տէ´ր, ինչպէս Դու ուզում ես եւ գիտես, ողորմի´ր 

ինձ»: Եւ եթէ մարտը շարունակուի, ասա .́ «Տէ´ր, օգ­

նի´ր ինձ»: Նա լաւ գիտէ, թէ մեզ ինչ է պէտք եւ 

ողորմում է մեզ»:

* * *

Մի եղբայր գնաց փնտռելու Մակար Եգիպտա­

ցուն եւ ասաց նրան. «Հա յ́ր, մի խօսք ասա, որպէսզի 

կարողանամ փրկուել»: Եւ աբբան ասաց. «Գնա´ գե­

րեզմանատուն եւ նախատիր մեռելներին»: Եղբայրը 

գնաց, հայհոյեց նրանց եւ քարեր նետեց նրանց շի­

րիմների վրայ, ապա վերադարձաւ, որպէսզի զե­

կուցի աբբայ Մակարին: Աբբան հարցրեց նրան. 

«Քեզ մեռելները ոչինչ չասացի՞ն»: Նա պատասխա­

նեց՝ ոչ: Աբբան ասաց նրան. «Վաղը գնա´ այնտեղ եւ 

գովաբանիր նրանց»: Այնուհետեւ եղբայրը գնաց եւ 



84

գովեց նրանց ասելով. «Առաքեալներ, սրբեր եւ ար­

դարներ» եւ վերադարձաւ աբբայի մօտ եւ ասաց. 

«Ես արդէն կատարեցի քո պատուէրը»: Մակարը 

նրան հարցրեց. «Քեզ ոչինչ չպատասխանեցի՞ն»: 

Եղբայրն ասաց՝ ո չ́: Աբբան ասաց. «Դու գիտես, թէ 

ինչ հայհոյանքներ ես ուղղել նրանց հասցէին, 

առանց որ նրանք քեզ պատասխանեն, եւ ինչ գո­

վեստներ ես արել, եւ նրանք քեզ ոչինչ չեն ասել: 

Այդպէս էլ դու, եթէ ուզում ես քեզ փրկել, եղի´ր մե­

ռածների նման, հաշուի մի´ առ մարդկանց արհա­

մարհանքը եւ ոչ էլ նրանց գովասանքները»:

ՄԵԾՆ ՄԱԿԱՐԻ ԱՍՈՅԹՆԵՐԻ  
ՂՊՏԱԿԱՆ ՇԱՐՔԻՑ

Եղբայրներից մէկը հարցրեց. «Ո՞րն է Աստծուն 

ամենահաճելի գործը ճգնաւորութեան եւ պահե­

ցողութեան մէջ»: Մակարը պատասխանեց՝ ասե­

լով. «Երանի նրան, ով համբերում է անդադար սր­

տի զղջումով եւ մեր Տէր Յիսուս Քրիստոսի անու­

նով: Դէ, իհարկէ, գործնական կեանքում չկայ աւե­

լի հաճելի բան, քան այս օրհնուած սնունդը, դու 

պէտք է այն անընդհատ որոճաս, ինչպէս հորթը, 

ում հաճելի է որոճալու քաղցրութիւնը, մինչեւ որ 

ծամածը թափանցի նրա սրտի ներսը եւ այնտեղ 

լցնի իր ամբողջ քաղցրութիւնը, որն օգտակար է 

նրա ընդհանուր առողջութեանը: Չէ՞ք տեսնում 

նրա այտերի գեղեցկութիւնը՝ սնուած եւ ցայտուն 

դարձած այն քաղցրութիւնից, որը նա որոճացել է 

իր բերանում»:



85

* * *

Մի եղբայր ասաց հայր Մակարին. «Սովորեց­

րո´ւ ինձ այս խօսքերի իմաստը. «Իմ սրտի խորհր­

դածութիւնը քո ներկայութեան մէջ լինելն է»: Ծե­

րունին ասաց նրան. «Ուրիշ խորհրդածութիւն չկայ, 

բացի մեր Տէր Յիսուս Քրիստոսի փրկաբեր եւ օրհ­

նեալ անունից, որն անդադար բնակւում է քո մէջ 

ճիշտ անպէս, ինչպէս որ գրուած է. «Ծիծեռնակի 

պէս կը ճչամ եւ կրիայի պէս կը խորհեմ»: Ահա թէ 

ինչ է անում մեր Տէր Յիսուս Քրիստոսի անունով 

ապրող բարեպաշտ մարդը»1:

* * *

Մակար Մեծն ասաց. «Դու պէտք է ուշադրու­

թիւն դարձնես մեր Տէր Յիսուս Քրիստոսի անուան 

վրայ, երբ քո շուրթերը պատրաստւում են արտա­

բերել այն, եւ թող միայն չթուայ, որ դու ընդունում 

ես այն քո հոգում»:

Մտածիր միայն կանչելու այդ անունը. «Տէր Յի­

սուս Քրիստոս, ողորմի´ր ինձ», եւ հանգստի ժամա­

նակ դու կը տեսնես Նրա աստուածութիւնը, որ 

հանգչում է քո մէջ, կը հեռացնես կրքերի խաւարը 

եւ կը մաքրես ներքին մարդուն՝ վերադարձնելով 

նրան Ադամի մաքրութեանը, երբ նա դրախտում 

էր: Սա է այն օրհնեալ անունը, որը կանչել է Յով­

հաննէս Աւետարանիչը՝ Նրան անուանելով «աշ­

խարհի լոյս», «չյագեցնող քաղցրութիւն» եւ «կեան­

քի ճշմարիտ հաց»:

1	 P. Luis Glinka Ofm, La Oración en los santos Padres, Buenos 
Aires/Lumen 2009, էջ 121:



86

* * *

Հայր Եւագրը, մտքերից ու մարմնական կրքե­

րից տանջուած, գնաց փնտռելու հայր Մակարին եւ 

ասաց նրան. «Հայր ի´մ, մի խօսք ասա ,́ եւ ես կ՛ապ­

րեմ»: Մակարը պատասխանեց. «Կապի´ր խարիս­

խի պարանը քարին, եւ Աստծոյ շնորհիւ նաւակը 

կ՛անցնի հիասթափութիւնների այս ծովի սատա­

նայական ալիքների միջով եւ այս ունայն աշխար­

հի խաւարի յորձանուտով»: Եւագրը հարցրեց. «Ո՞ւր 

է նաւակը, ո՞ւր է պարանը, ո՞ւր է քարը»: Հայր Մա­

կարն ասաց. «Նաւակը քո սիրտն է, պահի´ր այն: 

Պարանը քո հոգին է, կապի´ր այն մեր Տէր Յիսուս 

Քրիստոսին, որն այն քարն է, որը զօրութիւն ունի 

բոլոր դիւային ալիքների վրայ, որոնց դէմ կռւում 

են սրբերը, քանի որ հեշտ չէ ամէն շունչ առնելիս 

ասել. «Տէր Յիսուս Քրիստոս, ողորմի´ր ինձ. ես օրհ­

նում եմ Քեզ, իմ Տէր Յիսուս, օգնի´ր ինձ»: Ալիքների 

դէմ պայքարող ձուկը կը բռնուի առանց իմանալու, 

մինչդեռ մենք, ամուր կանգնելով մեր Տէր Յիսուս 

Քրիստոսի փրկիչ անունով, կ՛ապրենք: Նա կը բռնի 

սատանայի քթից այն բանի համար, ինչ արել է 

մեզ, Իսկ մենք՝ տկարներս, կ՛իմանանք, որ օգնու­

թիւնը եկել է մեր Տիրոջից»: 

* * *

Հայր Մակարը պատմեց. «Այցելեցի մի հիւան­

դի, որն անկողնում էր: Նա մի ծերունի էր, որն ար­

տասանում էր մեր Տէր Յիսուս Քրիստոսի փրկա­

բեր եւ օրհնեալ անունը: Երբ ես հարցրի նրան իր 

առողջութեան մասին, նա ուրախութեամբ ասաց 



87

ինձ. «Քանի որ ես մշտապէս ընդունում եմ կեանքի 

այս քաղցր կերակուրը, որն է մեր Տէր Յիսուս 

Քրիստոսի անունը, ինձ տրւում է քնելու վայելքը՝ 

Թագաւորի տեսիլքով օժտուած, Քրիստոս Նա­

զովրեցու կերպարանքով, որն ինձ յայտնել է երեք 

անգամ. «Դո´ւ, դու իմ մէջ ես, եւ ոչ թէ ուրիշի մէջ, 

այլ իմ մէջ»»:



88

Ս. ԵՒԱԳՐ ՊՈՆՏԱՑԻ1  
(345–399)

Եւագր Պոնտացին կամ Ս. Եւագր Մենակեաց, 

ազգութեամբ յոյն կրօնաւոր էր: Նա եղել է վանա­

կան, ճգնաւոր, աստուածաբան, հռետոր եւ հռչա­

1	 Ս. Եւագր Պոնտացին Հայց. Առաքելական Եկեղեցու 
տօնելի սրբերից է, որի գրութիւնների մի զգալի մասը 
յունարէնից հայերէնի է թարգմանուել դեռևս Ե. դարում՝ 
մեծ ազդեցութիւն թողնելով հայ հոգևոր գրականութեան 
զարգացման վրայ:



89

կաւոր ու բացառիկ մատենագիր: Ծնուել է 345 թ. 

հռոմէական Պոնտոս նահանգի Իբորա փոքրիկ 

քաղաքում: Նրա հայրը եղել է տեղի քորեպիսկո­

պոսը: Նա ուսանել է Կեսարիայում, աշակերտել Ս. 

Բարսեղ Կեսարացուն եւ Ս. Գրիգոր Նազիանզա­

ցուն: Բարեկամական սերտ կապեր է ունեցել Ս. 

Բարսեղ Կեսարացու եղբօր՝ Ս. Գրիգոր Նիւսացու 

հետ, որի կողմից ձեռնադրուել է սարկաւագ: Կոս­

տանդնուպոլսի Տիեզերական Բ ժողովի ժամանակ 

(381 թ.) նա ուղեկցել է Ս. Գրիգոր Նազիանզացուն: 

Մի որոշ ժամանակ ապրել է Կ. Պոլսում, ապա տե­

ղափոխուել Պաղեստին եւ վերջում՝ Եգիպտոս, ուր 

մերժելով ձեռնադրուել եպիսկոպոս, վարել է ճգ­

նազգեաց վանականի կեանք եւ այնտեղ կնքել է 

իր մահկանացուն 399 թուականին՝ բարի համբաւ 

թողնելով քրիստոնեաների մէջ1:

Իր վախճանումից շատ տարիներ անց, 553թ., 

Բիւզանդիայում, աստուածաբանական թէժ վէճե­

րի ընթացքում, եւ յատկապէս Կոստանդնուպոլսի 

Գ (680–681), Նիկիոյ Բ (787) եւ Կոստանդնուպոլսի 

Դ (869–870) այսպէս կոչուած «Տիեզերական» ժո­

ղովներում Ս. Եւագր Պոնտացին յանիրաւի մե­

ղադրուել է եւ դատապարտուել՝ համարուելով իբ­

րեւ պաշտպան Որոգինէս Աղեքսանդրացու (185–

253) հերձուածողական եւ գնոստիկեան գաղա­

փարների2:

1	 La Filocalia, Volume I, (Evagrio Monaco), 5ª Ed. Milano 1995.
2	 Մինչև այսօր Ս. Եւագր Պոնտացին մնում է դա­

տապարտուած քաղկեդոնական և մասամբ էլ հին 
Արևելեան եկեղեցիների կողմից, թէև Հռովմէական Կա­
թոլիկ Եկեղեցին վերջերս փորձել է վերականգնել նրան 
իբրև սուրբ:



90

Այստեղ հարկ ենք համարում նշել, որ Ս. Եւագր 

Պոնտացին հեղինակն է Եկեղեցու կողմից ընդու­

նուած «մահացու մեղքերի» առաջին ցուցակի, որն 

ի տարբերութիւն հետագայում Հռոմի պապ Գրի­

գոր Մեծի (540–604) կազմած ցուցակի, ոչ թէ եօթ, 

այլ ութ մեղքեր է ընդգրկում, ըստ հետեւեալի՝ 

որկրամոլութիւն, բղջախոհութիւն կամ պոռնկու­

թիւն, ագահութիւն կամ արծաթասիրութիւն, տրտ­

մութիւն, սնափառութիւն, բարկութիւն, ամբար­

տաւանութիւն (հպարտութիւն), ծուլութիւն (ան­

տարբերութիւն):

ԵՒԱԳՐ ՊՈՆՏԱՑԻ  
ՈՒԹ ՉԱՐ ՄՈԼՈՒԹԻՒՆՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

Որկրամոլութիւն

Պտղի սկիզբը ծաղիկն է, իսկ գործնական 

կեանքի սկիզբը՝ ժուժկալութիւնը: Նա, ով վե­

րահսկում է իր ստամոքսը, նուազեցնում է կրքե­

րը, իսկ, ընդհակառակը, նա, ով ենթարկւում է 

պարարտ սննդին, աւելացնում է իր կորստաբեր 

հաճոյքները: 

Ինչպէս Ամաղէկից են սկիզբ առնում իր տոհ­

մի անդամները, այնպէս էլ որկրամոլութիւնից 

առաջանում են մարդկային կրքերը: Ինչպէս 

փայտն է կրակի կերակուրը, այնպէս էլ սնունդը՝ 

ստամոքսի համար: Շատ փայտը բորբոքեցնում է 

կրակը եւ վերածում հսկայ բոցի, այնպէս էլ առատ 

սնունդը խթանում է ցանկասիրութիւնը: Կրակը 



91

հանգում է, երբ վառելափայտը քիչ է լինում, իսկ 

սննդի սակաւութիւնն էլ մարում է ցանկասիրու­

թեան ախտը:

Որկրամոլութիւնը ծնում է անհնազանդութիւն, 

իսկ ախորժելի ուտեստների ձգտումն ու ճաշա­

կումն էլ ձեզ դուրս է շպրտում դրախտից: Ճոխ ճա­

շերը յագեցնում են կոկորդը եւ սնուցում անժուժ­

կալութեան որդը, որը երբեք չի քնում:

Սակաւապէտ փորը պատրաստւում է զգօն 

աղօթքի, իսկ լաւ լցուած որկորը, ընդհակառակը, 

երկար քուն է հրաւիրում:

Սթափ միտքը հնարաւոր է լինում ձեռք բերել 

շատ խղճուկ սննդակարգով, մինչդեռ ախորժա­

համ խորտիկներով ճոխացած կեանքը շպրտում է 

միտքը դէպի անդունդ:

Ծոմապահի աղօթքը նման է ճնճղուկի, որն 

արծիւից բարձր է թռչում, իսկ որկրամոլինը՝ պա­

րուրւում է խաւարով: Ամպը թաքցնում է արեւի ճա­

ռագայթները, իսկ սննդի ծանր մարսողութիւնը՝ 

մթագնում է միտքը:

Կեղտոտ հայելին յստակ չի արտացոլում այն 

կերպարանքը, որը դրուած է իր դիմաց, եւ այն 

միտքը, որը բթացած է յագեցուածութիւնից, չի կա­

րող ընդունել Աստծոյ գիտութիւնը:

Անմշակ հողը փշեր է ծնում, եւ որկրամոլութիւ­

նից ապականուած մտքից մէջտեղ են գալիս չար 

մտքեր:

Ինչպէս ճահճից չի առաջանում ոչ մի քաղցր 

բուրմունք, նոյնպէս եւ որկրամոլի մօտ մենք չենք 

զգում խորհրդածութեան տենչալի անուշահոտու­

թիւնը:



92

Որկրամոլի աչքը հետաքրքրութեամբ զննում է 

խնջոյքների սեղանները, մինչդեռ ժուժկալների 

հայեացքը ուղղուած է լինում իմաստունների ուս­

մունքներին:

Որկրամոլի հոգին թուարկում է նահատակնե­

րի յիշատակման օրերը, իսկ ժուժկալների հոգին 

ընդօրինակում է նրանց վարքը:

Խարդախ զինուորը դողում է շեփորի ձայնից, 

որն ազդարարում է ճակատամարտը, ինչպէս շա­

տակերը դողում է ժուժկալութեան կանչերից:

Եթէ դուք անձնատուր էք լինում ուտելու ցան­

կութեանը, այլեւս ոչինչ չի հերիքի բաւարարելու 

ձեր հաճոյքը: Ուտելիքի փափաքը, ըստ էութեան, 

նման է կրակին, որը միշտ պարուրում է եւ միշտ 

բոցավառւում: Բաւարար չափը լցնում է բաժակը, 

մինչդեռ անյատակ փորը երբեք չի ասի, որ «բաւա­

կան է»: Ձեռքերի տարածումը ու բարձրացումը 

փախուստի է մատնում Ամաղէկին, նոյնպէս եւ վե­

հասլաց կեանքը պարտութեան է մատնում մարմ­

նական կրքերը1:

Ոչնչացրո´ւ այն ամէնը, ինչ առնչուած է ախտե­

րին ու մոլութիւններին, եւ մեծապէս խոնարհեցնե­

լով՝ մահացրո´ւ քո մարմինը: Ամէն դէպքում թող 

սպանուի թշնամին, նա քեզ այլեւս վախ չի պատ­

ճառի: Հետեւաբար,, մահացած մարմինը այլեւս չի 

խանգարի հոգուն: Դիակը չի զգում կրակի ցաւը եւ 

աւելին՝ ժուժկալը չի զգում մարած ցանկութեան 

հաճոյքը:

1	 Նկատի ունի Մովսէսի մարգարէի ձեռքերի տարածումն 
ու բարձրացումը, որպէս երաշխիք յաղթանակի՝ ամա­
ղէկացիների դէմ իսրայէլացիների մղած պատերազմի 
ընթացքում (տեսնել՝ Ելից, գլուխ ԺԷ):



93

Եթէ սպանես եգիպտացուն1, թաքցրու նրան 

աւազի տակ եւ մի´ պարարտացրու մարմինը հան­

գած կրքով, քանզի ինչպէս որ թաքնուածը բողբո­

ջում է պարարտ հողում, այնպէս էլ ճարպակալած 

մարմնում կիրքն է վերակենդանանում:

Թուլացող բոցը բորբոքւում է նորից, եթէ 

վրան չոր փայտ են աւելացնում, եւ նուազող հա­

ճոյքը վերակենդանանում է կերակրի յագեցուա­

ծութեամբ: Մի´ խղճացիր սովի համար ողբացող 

մարմնին եւ մի´ հաճոյացրու նրան ճոխ կերակուր­

ներով: Իրականում, եթէ զօրացնես այն պարարտ 

սննդով, այն կը շրջուի քո դէմ՝ տանելով քեզ դէ­

պի դադար չունեցող մի պատերազմի, մինչեւ որ 

ստրկացնի քո հոգին եւ վերածի այն վաւաշոտու­

թեան ստրուկի:

Բղջախոհութիւն

Ժուժկալութիւնը ծնում է չափաւորութիւն, մինչ­

դեռ որկրամոլութիւնը մայրն է անառակութեան: 

Ձէթը սնուցում է ճրագի լոյսը, իսկ կանանց հետ 

յաճախակի շփումը հրահրում է ցանկասիրութեան 

բռնկումը:

Ինչպէս կատաղի ալիքներն են մոլեգնում վատ 

խարսխուած նաւի դէմ, այնպէս էլ ցանկասիրութե­

ան կրքերը մոլեգնում են ու ներխուժում մարդու 

անժուժկալ մտքի մէջ: Միւս կողմից էլ բղջախոհու­

թիւնը որպէս իրեն դաշնակից է ընտրում որկրամո­

լութիւնը, ազատութիւն է տալիս նրան, միանում է 

1	 «եգիպտացի» ասելով՝ անապատական հայրերը նկատի 
ունեն գայթակղութիւն առաջացնող մի կատաղի դևի:



94

հակառակորդներին եւ, ի վերջոյ, թշնամիների 

կողմը բռնելով՝ սկսում է իր պայքարը:

Նա, ով հանդարտութիւն1 է սիրում, անխոցելի 

է մնում թշնամու նետերի դէմ, իսկ նա, ով խառն­

ւում է ամբոխին, անընդհատ հարուածներ է ստա­

նում: 

Նախքան երիտասարդ մի կնոջ մօտենալդ, 

մօտեցի´ր վառուող կրակին, մանաւանդ, եթէ դու 

նոյնպէս երիտասարդ ես: Իրականում, երբ դու մօ­

տենում ես կրակի բոցին եւ մի ուժեղ այրուածք ես 

ստանում, արագ հեռանում ես, մինչդեռ երբ գայ­

թակղւում ես կանանց շաղակրատանքով, դժուար 

թէ կարողանաս դրանից փախչել: 

Որովայնը լցնողն ու իմաստունի հանգամանք 

դրսեւորողը նման է նրան, որ պնդում է, թէ ինքը 

յարդով է ծածկում ու զսպում կրակի ուժը: Ինչպէս 

գործնականում անհնար է մարել կրակը ծղօտով, 

այնպէս էլ անհնար է զսպել անժուժկալութեան 

բորբոքուած թափը:

Սիւնը կանգնած է մի հիմքի վրայ, եւ ցանկա­

սիրութեան կիրքն էլ իր հիմքերն ունի յագեցումի 

մէջ:

Ագահութիւն կամ արծաթասիրութիւն

Ագահութիւնն է արմատը բոլոր չարիքների, 

որը վնասակար թփերի նման սնուցում է միւս բո­

լոր կրքերը եւ թոյլ չի տալիս, որ դրանից առաջա­

ցածները չորանան:

1	 Այստեղ խօսքը վերաբերում է ներքին խաղաղութեանը, 
ինքնատիրապետմանը, յիշողութեան և միայնութեան 
հանգստութեանը՝ վանականի պարագայում:



95

Նա, ով ուզում է յետ մղել կրքերը, թող հանի 

դրանց արմատը: Եթէ իսկապէս էտում ես ճիւղերը 

լաւութեան համար, բայց ագահութիւնը մնում է, 

դա քեզ ոչ մի օգուտ չի բերի, որովհետեւ դրանք 

չնայած կրճատուել են, սակայն շուտով աճելու են 

եւ ծաղկելու:

Հարուստ վանականը նման է չափազանց 

ծանրաբեռնուած մի նաւի, որը խորտակւում է 

փոթորկի ուժգնութիւնից: Ինչպէս ջուր ներթա­

փանցած նաւը փորձութեան է ենթարկւում ամէն 

ալիքից, այնպէս էլ հարուստը խորտակւում է 

հոգսերի մէջ:

Փոխարէնը, այն վանականը, որ ոչինչ չունի, 

մի ճարպիկ ճամփորդ է, որն ապաստան է գտնում 

ամէնուր: Նա նման է մի արծուի, որը թռչում է 

բարձր եւ իջնում է միայն իր կերակուրը փնտռելու, 

երբ դրա կարիքն ունի: Նա ամէն փորձութիւնից 

վեր է, ծիծաղում է ներկայի վրայ եւ բարձրանում է 

բարձունքներ՝ հեռանալով երկրայիններից եւ մի­

անալով երկնայիններին. նա իսկապէս ունի թեթեւ 

թեւեր, որոնք երբեք չեն ծանրաբեռնուած հոգսե­

րից: Յաղթահարում է բռնութիւնը եւ լքում է տեղը 

առանց ցաւի: Մահը գալիս է, եւ ինքը գնում է 

հանդարտ յօժարութեամբ, քանզի հոգին, իրա­

կանում, չի կապուել ոչ մի տեսակ ստրկութեան 

կապով:

Փոխարէնը նա, ով շատ հարստութիւն ունի, 

ենթարկւում է բազում հոգսերի եւ շան պէս կապո­

ւած է լինում իր շղթային, եւ երբ ստիպուած է լի­

նում հեռանալ, իր հետ տանում է իր հարստութեան 

յիշողութիւնները որպէս անտանելի ծանրութիւն եւ 



96

անպէտք տառապանք: Նա շատ է ընկճւում տխ­

րութիւնից եւ տանջւում յուսահատութիւնից, որ 

կորցրել է իր հարստութիւնը:

Երբ գալիս է մահը, ագահ հարուստ մարդը 

թշուառօրէն թողնում է իր ունեցուածքը, աւանդում 

է իր հոգին, մինչդեռ աչքը յառած է մնում իր հարս­

տութեանը: Դժկամօրէն քարշ են տալիս նրան ինչ­

պէս մարմինը մի փախած ստրուկի: Նա առանձ­

նանում է մարմնից եւ չի բաժանւում իր շահերից, 

որովհետեւ կիրքը նրան աւելի է գրաւում, քան այն, 

ինչը քարշ է տալիս նան:

* * *

Ծովը երբեք ամբողջութեամբ չի լցւում, չնա­

յած գետերից ջրի մեծ զանգուած ստանալուն, այն­

պէս, ինչպէս երբեք չի բաւարարւում ագահ մարդու 

հարստութեան ցանկութիւնը, նա կրկնապատկում 

է այն եւ անմիջապէս կամենում է քառապատկել, եւ 

այդ բազմապատկումը երբեք չի դադարում մինչեւ 

որ մահը չգայ եւ վերջ չդնի այդպիսի անվերջ շտա­

պողականութեանը:

Խելամիտ վանականը կը հոգայ մարմնի կա­

րիքները եւ հաց ու ջուր կը մատուցի աղքատ ստա­

մոքսին, հարուստներին փորի հաճոյքի համար չի 

շողոքորթի եւ իր ազատ միտքը շատ տէրերի չի են­

թարկի, իրականում, իր ձեռքերը միշտ բաւարար 

են իր կարիքները հոգալու համար:

Ոչինչ չունեցող վանականը մի մարտիկ է, ում 

հնարաւոր չէ ուղիղ հարուածել, նա նաեւ արագըն­

թաց մի մարզիկ է, որն արագօրէն հասնում է երկ­

նային հրաւէրի մրցանակին:



97

Հարուստ վանականը ուրախանում է բազմա­

թիւ եկամուտներով, իսկ նա, որ ոչինչ չունի, ուրա­

խանում է այն պարգեւներով, որոնք գոյանում են 

արդար եւ լաւ կերպով ձեռք բերուած բաներից:

Ագահ վանականը շատ է աշխատում, իսկ նա, 

որ ոչինչ չունի, իր ժամանակն օգտագործում է 

աղօթքի եւ ընթերցանութեան համար:

Ագահ վանականը լցնում է իր պահոցները ոս­

կով, իսկ նա, որ ոչինչ չունի, գանձեր ունի կուտա­

կած դրախտում:

Անիծեա՜լ լինի նա, որ դարբնում է կուռքը եւ յե­

տոյ թաքցնում այն, ինչպէս նաեւ նա, ով սիրում է 

ագահութիւնը: Առաջինը, ըստ էութեան, խոնարհ­

ւում է կեղծիքի եւ անօգուտի առաջ, իսկ երկրորդը 

կրում է իր մէջ պատկերը1 հարստութեան, պարզա­

պէս որպէս նմանակում այդ հարստութեան:

Բարկութիւն

Զայրոյթը մի կատաղի կիրք է, որը յաճախ 

մղում է նրանց, ովքեր գիտելիք ունեն, կորցնելու 

իրենց խելքը, խարխլում է հոգին եւ նսեմացնում 

մարդկային ողջ համայնքը:

Ուժեղ քամին աշտարակ չի խորտակի, իսկ թշ­

նամանքը չի կարող քարշ տալ հեզ հոգուն:

Ջուրը շարժւում է քամիների ուժգնութիւնից, 

իսկ ցասումը՝ խենթ մտքերից: Բարկացած վանա­

կանը տեսնում է մէկին եւ ատամներն անմիջապէս 

կրճտացնում:

1	 Եւագրի համար կրքերով համակուած մարդն իր սրտում 
ունի իր վրայ տիրապետող առարկայի պատկերը:



98

Մշուշի տարածումը թանձրացնում է օդը, իսկ 

զայրոյթի պոռթկումը մթագնում է բարկացածի 

միտքը:

Առաջացող ամպը ծածկում է արեւը, եւ այդպի­

սով զայրալից ու գարշելի մտածումները բթացնում 

են միտքը:

Առիւծը վանդակում անընդհատ թափահա­

րում է դուռը, ինչպէս դաժան մարդն իր խցում, երբ 

զայրալից մտքերն են տիրում նրան:

Մեծահոգի վանականը մի հանդարտ աղբիւր է, 

մի հաճելի ըմպելիք, որը մատուցւում է բոլորին, մինչ­

դեռ բարկացածի միտքը շարունակ խռովայոյզ վի­

ճակում է եւ ջուր չի տալիս ծարաւին, իսկ եթէ յան­

կարծ տայ, նրա ջուրը պղտոր է ու վնասակար: Խի­

զախների աչքերն անհանդարտ են ու արիւնալից, 

որոնք բացայայտում են բախման մէջ գտնուող սիր­

տը: Մեծահոգի դէմքը, սակայն, ողջախոհութիւն է 

ցոյց տալիս, իսկ նրա բարի աչքերը՝ խոնարհ են:

* * *

Մարդու հեզութիւնը յիշւում է Աստծոյ կողմից 

եւ խաղաղ հոգին դառնում է Սուրբ Հոգու տաճար:

* * *

Քրիստոսն իր գլուխը յենում է հեզ հոգիների 

վրայ, եւ միայն խաղաղ միտքն է դառնում Սուրբ 

Երրորդութեան իջեւան:

Աղուէսներն իրենց որջն են պատրաստում 

վրդովուած հոգում, իսկ վայրի գազանները պատս­

պարւում են ապստամբ սրտում:



99

Ազնիւ մարդը փախչում է վատահամբաւ տնե­

րից, իսկ Աստուած՝ չար սրտից:

Ջուրն ընկած քարը խառնում է ընկած տեղը, 

ինչպէս չար խօսքը՝ մարդու սիրտը:

Հեռացրո´ւ քո հոգուց բարկութեան մտքերը եւ 

մի´ խրախուսիր թշնամանքը քո սրտում եւ մի´ խան­

գարիր այն աղօթքի ժամանակ: Արդարեւ, ինչպէս 

ծղօտների ծուխը մթնեցնում է տեսողութիւնը, այն­

պէս էլ մարդկային միտքը մթագնում է ոխակալու­

թիւնից աղօթքի ընթացքում:

Բարկացկոտների մտքերը սերում են իժերից 

եւ խժռում են սիրտը, որը ծնել է նրանց: Այդպիսի­

ների աղօթքը գարշելի խունկ է, եւ նրանց սաղմո­

սերգութեան ձայնն էլ անհաճոյ է:

Բարկացկոտ եւ ամբարիշտ մարդու պարգեւը 

նման է մրջիւններով պատուած ընծայի եւ անշուշտ 

տեղ չի ունենայ սուրբ ջրով ցօղուած զոհասեղան­

ների վրայ:

Համարձակ մարդը խանգարուած երազներ 

կ՛ունենայ, իսկ զայրացածը՝ կը պատկերացնի գա­

զանների յարձակումներ: Մեծահոգի մարդը, սա­

կայն, որը ոխ չի պահում, մարզւում է հոգեւոր ճա­

ռերով եւ գիշերը ստանում առեղծուածների լու­

ծումը:

Տրտմութիւն կամ տխրութիւն

Տրտմութեամբ կամ տխրութեամբ տառապող 

վանականը չգիտէ, թէ ինչ է հոգեւոր հաճոյքը: 

Տրտմութիւնը հոգու ընկճուածութիւն է եւ առաջա­

նում է բարկութեան մտքերից:



100

Վրէժխնդրութեան ցանկութիւնը, ըստ էութե­

ան, բնորոշ է զայրոյթին: Վրէժի ձախողումը տխրու­

թիւն է առաջացնում. տխրութիւնը առիւծի բերանն 

է եւ հեշտութեամբ խժռում է տխուրին:

Տրտմութիւնը սրտի որդ է, որն ուտում է իրեն 

ծնող մօրը: 

Մայրը տանջւում է երեխային ծննդաբերելիս, 

բայց երբ ծնւում է երեխան, նա ազատւում է ցաւից: 

Տրտմութեան պարագայում, սակայն, երբ այն մէջ­

տեղ է գալիս, երկար ցաւ է պատճառում եւ նրա 

գոյատեւումը, բազում ջանքերից յետոյ, նուազ տա­

ռապանք չի պատճառում:

Տխուր վանականը հոգեւոր ուրախութիւն չի 

ճանաչում, ինչպէս բարձր ջերմութիւն ունեցողը չի 

ճանաչում մեղրի համը:

Տխուր վանականը չի իմանայ ինչպէս ուղղել 

իր միտքը դէպի հոգեւոր խոկում (մեդիտացիա), ոչ 

էլ մաքուր աղօթք է բխում նրանից: Տխրութիւնը 

խոչընդոտ է բոլոր լաւ բաների:

Ոտքերի կապուած լինելը արգելք է վազելուն, 

տխրութիւնն էլ խոչընդոտ է խոկումի:

Նա, ով կապուած է տխրութեամբ, պարտուած 

է իր կրքերից, եւ որպէս ապացոյց իր պարտու­

թեան՝ կապերն հետզհետէ աւելանում են:

Արդարեւ տրտմութիւնը բխում է մարմնական 

ցանկութեան յաջողութեան բացակայութիւնից, 

քանի որ ցանկութիւնը բնական է բոլոր կրքերի 

պարագայում: Ցանկութեանը յաղթահարողը կը 

յաղթահարի կրքերը, իսկ կրքերը յաղթողը չի են­

թարկուի տրտմութեան:



101

Չափաւոր մարդը չի տրտմում սննդի պակասի 

պատճառով, ոչ էլ իմաստունը, երբ նրա վրայ յար­

ձակւում է խելագար մարդը: Նոյնպէս հեզը չի 

տրտմում, երբ հրաժարւում է վրէժխնդրութիւնից, 

ոչ էլ խոնարհը, եթէ զրկւում է մարդկանց պատո­

ւից, ոչ էլ առատաձեռն մարդը, երբ նա դրամական 

վնասներ է կրում: Նրանք, ըստ էութեան, կտրա­

կանապէս խուսափել են այս բաները տենչալուց: 

Ինչպէս լաւ զրահաւորուածը վանում է հարուած­

ները, այնպէս էլ կրքերին տիրապետող մարդը չի 

տուժում տխրութիւնից:

* * *

Վահանը զինուորի անվտանգութիւնն է, իսկ 

պարիսպները՝ քաղաքի, սակայն վանականի հա­

մար երկուսից էլ աւելի ապահով է ներքին խաղա­

ղութիւնը:

* * *

Իրականում ուժեղ թեւից արձակուած նետը 

յաճախ թափանցում է վահանը, եւ թշնամիների 

բազմութիւնը քանդում է պատերը, մինչդեռ տխ­

րութիւնը չի կարող գերակշռել ներքին խաղաղու­

թեանը:

* * *

Նա, ով տիրում է կրքերին, կը տիրի նաեւ տխ­

րութեանը, մինչդեռ նա, ով պարտւում է հաճոյքից, 

նա չի կարող խուսափել իր ստրկութեան կապերից:



102

* * *

Ագահը, նիւթական վնաս կրելիս, ահաւոր կեր­

պով է տխրում, իսկ հարստութիւնն արհամարհողը 

միշտ զերծ է մնում տխրութիւնից:

* * *

Ով փառք է փնտռում, երբ անարգանքի են­

թարկուի, մեծ ցաւ է զգում, մինչդեռ խոնարհները 

կ՛ընդունեն այն որպէս ուղեկից:

* * *

Մառախուղը թուլացնում է աչքերի ուժը, իսկ 

տխրութիւնը բթացնում է խորհրդածութիւններին 

նուիրուած միտքը: Արեւի լոյսը չի հասնում ծովային 

անդունդներին, եւ լոյսի տեսքը չի լուսաւորում 

տխուր սիրտը: Քաղցր է արեւի ծագումը բոլոր 

մարդկանց համար, բայց նոյնիսկ դա տհաճ է 

տխուր հոգու համար: Քորը խլում է համի զգացո­

ղութիւնը, քանի որ տխրութիւնը վերացնում է հո­

գու ընկալման առաքինութիւնը, բայց նա, ով ար­

համարհում է աշխարհի հաճոյքները, չի անհանգս­

տանում տխրութեան վատ մտքերից:

Ծուլութիւն, անտարբերութիւն

Ծուլութիւնը հոգու թուլութիւնն է, որը առաջա­

նում է, երբ մարդը չի ապրում ըստ բնութեան, ոչ էլ 

ազնուօրէն դիմակայում է գայթակղութեանը: Իրա­

կանում, գայթակղութիւնը մի վեհ հոգու համար 

նոյնն է, ինչ սնունդը՝ առոյգ մարմնի համար:



103

Հիւսիսային քամին սնուցում է բողբոջները, 

իսկ գայթակղութիւնները ամրացնում են հոգու դի­

մադրողականութիւնը:

Քամին քշում է ջրի նօսր ամպը այնպէս, ինչ­

պէս քշում է այն միտքը, որը յարատեւութիւն չունի 

անփութութեան պատճառով: 

Գարնանային ցօղը մեծացնում է դաշտի 

պտուղը, իսկ հոգեւոր խօսքը բարձրացնում է հո­

գու ամրութիւնը:

Ծուլութեան հոսանքը վանականին դուրս է 

մղում իր կացարանից, իսկ նա, ով յարատեւում է, 

միշտ հանգիստ է:

Ծոյլն իր խցից դուրս գալու որպէս պատրուակ 

է բերում հիւանդներին այցելելը1, որի ներքոյ իրա­

կանում թաքցնում է իր հետապնդած սեփական 

նպատակները:

Ծոյլ վանականը ծոյլ է նաեւ աղօթքի մէջ: Եր­

բեք ամբողջութեամբ չի արտասանում աղօթքի 

խօսքերը: Ինչպէս հիւանդը երբեք չի հասցնում 

աւելորդ ծանրութիւն կրել, այնպէս էլ, իհարկէ, ծոյ­

լը ջանասիրաբար չի կատարում իր պարտակա­

նութիւնները Աստծոյ հանդէպ. մէկին պակասում է 

ֆիզիկական ուժը, միւսին՝ հոգու կորովը:

Համբերութիւնը, ամէն ինչ մեծ հաստատակա­

մութեամբ անելը եւ Աստծուց երկնչելը բուժում են 

ծուլութիւնը:

1	 Անապատական վանականների աւանդոյթի համաձայն՝ 
խուցը թողնելը ծուլութեան գլխաւոր գայթակղու­
թիւններից մէկն էր: Հիւանդներին այցելելը, հետևաբար, 
բարեգործութեան քօղի տակ թաքցնելու միջոց էր միայ­
նութիւնից փախչելու համար:



104

Իւրաքանչիւր գործի մէջ քեզ համար մի ար­

դար չափ սահմանիր եւ մի յանձնուիր այն աւար­

տելուց առաջ, միաժամանակ աղօթիր խհեմաբար 

եւ ուժգին, եւ յայնժամ ծուլութեան ոգին կը փախչի 

քեզանից:

Սնափառութիւն

Սնափառութիւնը անբանաւոր (իռացիոնալ) 

կիրք է, որը հեշտութեամբ խճճւում է բոլոր առաքի­

նի արարքների հետ:

Բաղեղը կառչում է ծառից եւ, երբ հասնում է 

գագաթին, չորացնում է արմատը, նոյնպէս եւ սնա­

փառութիւնը ծագում է առաքինութիւններից եւ չի 

հեռանում, քանի դեռ չի սպառել նրանց ուժը:

Գետնին նետուած խաղողի ողկոյզը հեշտու­

թեամբ է թառամում, եւ առաքինութիւնը, եթէ այն 

սնւում է սնափառութեամբ, կորչում է:

Ծակ տոպրակը չի պահպանում իր մէջ պահո­

ւածը, եւ սնափառութիւնը ոչնչացնում է առաքինու­

թիւնների վարձատրութիւնը:

Քամին ջնջում է մարդու հետքը, ինչպէս սնա­

փառների ողորմութիւնը: Վեր նետուած քարը չի 

հասի երկնքին, ինչպէս այն մարդկանց աղօթքը, 

որոնք ցանկանում են հաճեցնել մարդկանց, չի 

հասնի Աստծուն:

* * *

Սնափառութիւնը խորհուրդ է տալիս աղօթել 

հրապարակներում, մինչդեռ դրա դէմ պայքարողն 

աղօթում է իր փոքրիկ սենեակում:



105

* * *

Անխոհեմ մարդը ակնյայտ է դարձնում իր 

հարստութիւնը եւ շատերին դրդում է, որ խաբեն 

իրեն: Փոխարէնը դու թաքցրու քո ունեցածը: Ճա­

նապարհին կարող ես հանդիպել յարձակուողնե­

րի, մինչեւ հասնես խաղաղութեան քաղաք, ուր կը 

կարողանաս հանգիստ օգտագործել քո ապրանք­

ները:

Սնափառի առաքինութիւնը սպառուած զոհա­

բերութիւն է, որը չի կարելի մատուցել Աստծոյ զո­

հասեղանին:

Հպարտութիւն, ամբարտաւանութիւն

Հպարտութիւնը կամ գոռոզամտութիւնը հոգու 

թարախալից ուռուցք է, որը եթէ հասունանայ, կը 

պայթի՝ սարսափելի գարշահոտութիւն արձակելով: 

Կայծակի շեղբը ազդարարում է ամպրոպի 

որոտումը, իսկ սնափառութեան դրսեւորումը՝ 

հպարտութեան գոյութիւնը:

Մեծամիտի հոգին մեծ բարձունքների է հաս­

նում ու այնտեղից ընկնում է անդունդը:

Աստծուն ուրացողը հիւանդանում է հպար­

տութեամբ, երբ լաւ ձեռք բերուած բաները վերագ­

րում է իր սեփական կարողութիւններին:

Ինչպէս ընկնում է սարդոստայնի մէջ բարձրա­

ցողը, այնպէս էլ ընկնում է նա, ով ապաւինում է իր 

սեփական կարողութիւններին:

Պտուղների առատութիւնը խոնարհեցնում է 

ծառի ճիւղերը, իսկ առաքինութիւնների առատու­

թիւնը խոնարհեցնում է մարդու միտքը:



106

Թօշնած պտուղը հողագործի համար անօ­

գուտ է, իսկ հպարտութիւնն էլ Աստծոյ կողմից ըն­

դունելի չէ:

Փայտէ նեցուկը պահում է մրգերով ծանրա­

բեռնուած ծառի ճիւղը, իսկ Աստծուց երկնչելը պա­

հում է առաքինի հոգին: Ինչպէս մրգերի ծանրու­

թիւնը կոտրում է ծառի ճիւղը, այնպէս էլ հպար­

տութիւնը խորտակում է առաքինի հոգին:

* * *

Հոգիդ մի յանձնիր հպարտութեանը եւ սար­

սափելի երեւակայութիւններ չես ունենայ: Մեծա­

միտների հոգին Աստծուց լքուած է եւ դարձած դե­

ւերի չար ուրախութեան առարկայ: Գիշերը նա 

պատկերացնում է, թէ ինչպէս են գազանների 

երամակները յարձակւում իր վրայ, իսկ ցերեկը 

նրան անհանգստացնում են գարշելի մտքերը: 

Քնած ժամանակ նա հեշտութեամբ տագնապում է 

սարսափահար, իսկ արթուն ժամանակ նա վախե­

նում է նոյնիսկ թռչնի ստուերից: Ծառերի տերեւնե­

րի խշշոցը նոյնիսկ սարսափեցնում է մեծամտին, 

իսկ ջրի ձայնը կործանում է նրա հոգին: Նա, ով 

փաստօրէն հակառակուել է Աստծուն՝ հրաժարո­

ւելով Նրա օգնութիւնից, ենթակայ է լինում գռեհիկ 

ուրուականների պատճառած սարսափին:

* * *

Հպարտութիւնը դրախտից դուրս շպրտեց 

հրեշտակապետին, որը կայծակի նման ընկաւ երկ­

րի վրայ:



107

Փոխարէնը, սակայն, խոնարհութիւնը մար­

դուն տանում է դէպի դրախտ եւ պատրաստում 

նրան մաս կազմելու հրեշտակների երգչախմբին:

Ինչո՞վ ես հպարտանում, ո´վ մարդ, երբ բնու­

թեամբ դու կաւ ես եւ փծուն, եւ ինչո՞ւ ես բարձրա­

նում ամպերից վեր:

Մտածի´ր քո բնութեան մասին, որովհետեւ դու 

հող ես ու մոխիր, եւ շուտով կը դառնաս փոշի, այժմ 

հպարտ եւ շուտով որդ:

Ինչո՞ւ ես բարձրացնում գլուխդ, որը քիչ ժա­

մանակ անց պիտի թառամի:

* * *

Մեծ է այն մարդը, ում օգնական է Աստուած, եւ 

երբ նա մի անգամ լքուած է եղել, ճանաչել է իր 

բնութեան տկարութիւնը: Ամէն ինչ, որ դու ունես, 

ստացել ես Աստծուց, հետեւաբար մի´ արհամար­

հիր Արարչին:

* * *

Մի´ արհամարհիր խոնարհին. իրականում, նա 

քեզնից աւելի ապահով է: Նա քայլում է երկրի վրայ 

եւ չի շտապում, բայց ով շատ է բարձրանում, եթէ 

ընկնի, ջարդուփշուր կը լինի:

Մեծամիտ վանականը նման է առանց արմատ­

ների ծառի, որը չի կարող դիմանալ քամու ուժին:

Համեստ միտքը նման է մի անառիկ միջնաբեր­

դի, եւ ով բնակուի այնտեղ, անհասանելի կը լինի:

Ինչպէս պայթած պղպջակը անհետանում է, 

այնպէս էլ մեծամիտի յիշատակը կորչում է:



108

Խոնարհի խօսքը քաղցրացնում է հոգին, մինչ­

դեռ մեծամիտինը լեցուն է պարծենկոտութեամբ:

Աստուած կռանում է խոնարհների աղօթքի 

առաջ, փոխարէնը զայրանում է գոռոզների աղա­

չանքից:

Խոնարհութիւնը տան պսակն է, եւ պահում է 

ապահով այնտեղ մտնողին:

Թանկարժէք քարը փայլում է ոսկէ ապարան­

ջանում, իսկ մարդկային խոնարհութիւնը՝ բազմա­

թիւ առաքինութիւններով:

ԵՒԱԳՐ ՊՈՆՏԱՑԻ  
ՏՐՏՄՈՒԹԵԱՆ ԴԵՒԸ

Բոլոր դեւերը հոգուն սովորեցնում են հաճոյքի 

սէրը, միայն տրտմութեան դեւն է զերծ մնում դրա­

նից: Ընդհակառակը, նա ոչնչացնում է միւս դեւերի 

կողմից ներշնչուած բոլոր մտքերը՝ թոյլ չտալով հո­

գուն որեւէ հաճոյք զգալ, թմրեցնելով նրան իր տխ­

րութեամբ: Ճիշտ է այն, ինչ ասուել է, որ տխուր 

մարդու ոսկորները ցամաքում են (Առակ. ԺԷ 22): 

Բայց եթէ մի քիչ դիմադրութիւն ցոյց տրուի, ապա 

այս դեւը կը ծառայի մենակեացին զօրացնելու հա­

մար նրան: Նա կը համոզի նրան, որ չմօտենայ այս 

աշխարհի որեւէ բանի կամ որեւէ հաճոյքի: Եթէ 

վերջինս յամառում է իր պայքարի մէջ, նրա մէջ 

կ՛առաջացնի մտքեր, որոնք կը դրդեն նրան հե­

ռացնել իր հոգին այդ տանջանքներից կամ ստի­

պել նրան փախչել այդ վայրից: Ահա թէ ինչպէս էր 

մտածում եւ տառապում երանելի Յովբը, որը չար­



109

չարւում էր նոյն դեւից. «Երանի թէ կարենայի ձեռք 

մեկնել ինքս ինձ կամ մէկ ուրիշին» (Յովբ Լ 24): Այս 

դեւի խորհրդանիշն է իժը՝ թունաւոր սողունը: Բնու­

թիւնը նրան շնորհել է, բարեհոգաբար, այն յատ­

կութիւնը, որ կարող է ոչնչացնել այլ կենդանիների 

թոյները եւ նոյնիսկ սպանել նրանց: Այա դեւին է, որ 

սուրբ Պօղոսը յանձնել է Կորնթոսում մեղանչած 

մարդուն, բայց յետոյ շտապել է գրել կորնթացինե­

րին. «Աղաչում եմ, որ հաստատէք ձեր սէրը նրա 

հանդէպ, որպէսզի նա չընկճուի աւելորդ տխրու­

թիւնից» (Բ Կորնթ. Բ 7–8):

Եւ այնուամենայնիւ, այս ոգին, որը տառապեց­

նում է մարդկանց, կարող է լինել նաեւ բարի 

ապաշխարութեան կրողը: Սուրբ Յովհաննէս Մկր­

տիչն էլ «իժերի ծնունդներ» է կոչել նրանց, ովքեր 

խոցուել են այս ոգուց, եւ ովքեր ապաստան էին 

փնտռում Աստծոյ մօտ: Նա ասել է. «Ո՞վ է ձեզ սո­

վորեցրել փախչել գալիք բարկութիւնից: Ուրեմն 

ապաշխարութեան արժանի պտուղներ բերէք եւ 

մի´ մտածէք ինքներդ ձեզ ասել, թէ մենք Աբրահա­

մին ունենք իբրեւ հայր» (Մտթ. Գ 7–9): Ամէն ոք, որ 

իսկապէս ընդօրինակել է Աբրահամին եւ հեռացել 

իր երկրից ու իր ազգականներից, աւելի ուժեղ է 

դարձել, քան այս դեւը:

Եթէ որեւէ մէկի վրայ գերիշխում է բարկութիւ­

նը, ուրեմն նա ենթակայ է դեւերին: Եւ եթէ մէկը 

ծառայում է դրանցից մէկին, այդպիսին օտար է 

վանական կեանքին, օտար է մեր Փրկչի ճանա­

պարհներին, քանի որ Տէրն ինքն է մեզ ասում, որ 

ինքը ճանապարհ է ցոյց տալիս միայն խոնարհնե­

րին: Հետեւաբար, երբ միայնակեացների միտքը 



110

ապաստան է գտնում հեզութեան հարթավայրում, 

դժուար թէ ենթակայ լինի դիւահարութեան, քանի 

որ չկայ այլ առաքինութիւն, որից դեւերը աւելի 

շատ են վախենում, քան նոյնինքն հեզութիւնը: Սա 

այն առաքինութիւնն է, որ ձեռք էր բերել մեծն Մով­

սէսը, որը յայտնի էր որպէս ամենահեզը մարդ­

կանց մէջ: Եւ սուրբ Դաւիթը յայտարարել է, որ այս 

առաքինութիւնը արժանի է Աստծոյ կողմից յիշա­

տակուելու. «Յիշի´ր Տէր Դաւթին եւ նրա ամբողջ 

հեզութիւնը» (Սաղմ. ՃԼԱ 1):

Եւ նաեւ Փրկիչն ինքը պատուիրել է մեզ ընդօ­

րինակել իր հեզութիւնը. «Սովորեցէ´ք ինձնից, որ 

ես հեզ եմ եւ սրտով խոնարհ, եւ կը գտնէք հան­

գիստ ձեր հոգիների համար» (Մտթ. ԺԱ 29):

Եթէ մէկը հրաժարուել է ուտելիքից եւ ըմպելի­

քից, բայց գրգռել է իր բարկութիւնը չար մտքերով, 

նա նման է նաւի, որը նաւարկում է դեւի հետ իբրեւ 

նաւապետ: Մեր ամբողջ ուժով մենք պէտք է հոգ 

տանենք մեր շանը եւ սովորեցնենք նրան ոչնչաց­

նել միայն գայլերին, առանց յօշոտելու ոչխարնե­

րին՝ տալով հեզութեան ապացոյց բոլոր մարդկանց 

հանդէպ:



111

Ս. ՆԵՂՈՍ ՍԻՆԱՅԵՑԻ1  
ԿԱՄ ՆԵՂՈՍ ՃԳՆԱՒՈՐ  

(ՄԱՀ. ՄՕՏ. 430Թ.)

Ս. Նեղոս Սինայեցին, այլ անուանումով՝ Նեղոս 

Ճգնաւոր կամ Ս Նեղոս Անկիւրացի, ազգութեամբ 

յոյն: Ծնուել է Անկիւրիայում (Անկարա), ազնուա­

կանի ընտանիքում: Իր աշխարհական կեանքում 

աշխատել է Կոստանդնուպոլսի կայսերական ար­

քունիքում, ապա կայսեր կողմից նշանակուել է իբ­

1	 Ս. Նեղոս Սինայեցին Հայց. Եկեղեցւոյ կարևոր սրբերից 
մէկն է:



112

րեւ մէկը նրա եպարքոսներից: Նա ամուսնացած 

էր եւ ունէր մի որդի եւ մի դուստր:

Այնտեղ, Կոստանդնուպոլսում, Նեղոսը մի քա­

նի այլ երիտասարդների հետ աշակերտել է տեղի 

նշանաւոր պատրիարք եւ աստուածաբան Ս. Յով­

հաննէս Ոսկեբերանին1 (347թ. Անտիոք– 407 թ. Կո­

մանա, Պոնտոս), որն առաջնորդել է նրան Ս. Գրքի 

եւ բարեպաշտական այլ գրուածքների ուսումնա­

սիրութեան մէջ: Մօտաւորապէս 390 կամ 404 թո­

ւականներին Նեղոսը հեռանում է իր կնոջից եւ, 

առնելով իր հետ իր որդուն՝ ԹԷոդուլոսին, երկու­

սով հաստատւում են Սինա լեռան մի վանքում, հե­

տագայում նրանք դառնում են վանական եւ ձեռ­

նադրւում իբրեւ քահանայ:

Ս. Նեղոս Սինայեցին թողել է գրական հա­

րուստ ժառանգութիւն, որի մէջ յայտնի են իր աս­

տուածաբանական խորիմաստ երկերը եւ մանա­

ւանդ իր կարեւոր նամակները:

Իր գրուածքներում Նեղոսն իրեն չի ներկայաց­

նում որպէս ճգնաւոր, այլ աւելի շուտ որպէս վանա­

կանների վերադաս կամ նորընծաների ուսուցիչ:

Հսկայական է եղել Անկիւրացի վանականի 

ազդեցութիւնը, որն արտացոլուած է նրա ծաւալուն 

նամակագրութեան մէջ: Որոշակի առիթով Արկա­

դիոս կայսրն ինքը հրաւիրել է նրան աղօթելու 

Աստծուն, որպէսզի երկրաշարժներից եւ հեղձուցիչ 

շոգից փրկի Կոստանդնուպոլիսը, որոնք պատու­

հասում էին այն: Բայց Նեղոսը, իրեն բնորոշ ոգու 

ազատութեամբ, պատասխանում է. «Ինչպէ՞ս կա­

1	 Ս. Յովհաննէս Ոսկեբերան հայրապետը ծնուել է Անտիոք 
քաղաքում 347 թ. և վախճանուել Կոմանա, Պոնտոսում 
407 թ.:



113

րող ես այդպիսի բան ինձնից խնդրել Կոստանդ­

նուպոլսի համար, որն այնքան արատաւորուած ու 

պղծուած է յանցագործութիւններով եւ մեղաւոր է 

այն որոշումների համար, որոնք յանգեցրին աքսո­

րելու եկեղեցու սիւնին, ճշմարտութեան ջահին, 

ամենաերանելի եպիսկոպոս Յովհաննէսին»1:

Ս. Նեղոսի համար Աստուածաշունչն առաջին 

հերթին մի գիրք է, որտեղից կարելի է սովորել 

ամէն լաւ բան եւ օրինակ վերցնել նրանից, ինչպէս 

նաեւ մերժել վատը: Նրա կերպարներից շատերը՝ 

Մովսէսը, Եղիան, Եղիշէն, Եզեկիէլը, Գեդէոնը, 

Յովհաննէս Մկրտիչը, Պօղոսը, ներկայացւում են 

որպէս կատարելութեան ձգտող քրիստոնեայի 

համար իրական օրինակներ: Անկիւրացի ճգնաւո­

րի գրուածքները բացայայտում են շատ հարուստ 

եւ անձնական շփում Տիրոջ սրբազան Խօսքի հետ, 

որն ամենից առաջ հոգեւոր սնունդ է2:

Ս. ՆԵՂՈՍ ՍԻՆԱՅԵՑԻ  
ԽՕՍՔ ԱՂՕԹՔԻ ՄԱՍԻՆ

Քո նամակն ինձ մեծ յուզում պատճառեց, որը 

սովորութեանդ համաձայն տոգորուած էր Աստծոյ 

հանդէպ դրսեւորած քո մեծ սիրով, դու ինձ վերա­

կանգնեցիր երբ ես բռնուած էի անմաքուր կրքերի 

բոցից առաջացած տենդով: Դու մխիթարեցիր իմ 

1	 Նկատի ունի Կոստանդնուպոլսի պատրիարք Ս. 
Յովհաննէս Ոսկեբերանին, որն աքսորուել էր Եւդոքսիա 
կայսրուհու դրդումով:

2	 SCRIPTA TEOLÓGICA 27, 1995/3, Pamplona (Navarra), էջ 
1063. 



114

բանականութիւնը, որը յոգնած էր ամենայն ան­

մաքուր բաներից, նաեւ ուրախութեամբ ընդօրի­

նակեցիր մեծ Առաջնորդին ու Վարդապետին: Եւ 

պատճառ չկայ զարմանալու, քանի որ նրանք 

միշտ քեզ հետ են, ինչպէս երանելի Յակոբն իր ոչ­

խարների հետ: 

Հիանում եմ աղօթական գրուածքների գլուխ­

ների հանդէպ քո ունեցած սիրով եւ շատ եմ նա­

խանձում քո շատ վեհ նպատակին, քանի որ դու ոչ 

թէ պարզապէս սիրում ես թղթի վրայ թանաքով 

արուած այդ գրութիւնները, այլ՝ նրանք, որոնք 

մարդկային մտքում յաւերժացնում են բարեգոր­

ծութիւնն ու վրդովմունքի բացակայութիւնը: Բայց 

քանի որ ամէն ինչ զոյգ է՝ մէկը միւսին հանդիպա­

կաց, առանց մէկը միւսին ներհակ լինելու՝ ըստ 

իմաստնագոյն Յեսուի (Սիր. ԽԲ 25), հետեւաբար, 

նամակից բացի ընդունիր նաեւ շնորհը եւ պահիր 

այն քո հոգում, քանզի միտքը միշտ առաջ է նամա­

կից, իսկ եթէ այն չկայ, չկայ նաեւ նամակը: Ուստի, 

աղօթքի տեսակը նոյնպէս պէտք է կրկնակի լինի՝ 

մէկը գործուն, միւսը՝ հայեցողական: Այսպէս է 

նաեւ թուերի պարագայում: Անմիջական թիւը 

դրանց քանակին է վերաբերում, բայց իմաստը 

դրանց որակի մէջ է:

Մենք աղօթքի մասին ճառը բաժանել ենք հա­

րիւր յիսուներեք գլուխների եւ քեզ ենք ուղարկել 

աւետարանական ձուկը, որպէսզի դրա մէջ գտնէք 

խորհրդանշական թուի քաղցրութիւնը եւ եռան­

կիւն ու վեցանկիւն պատկերը, որը մատնանշում է 

Ս. Երրորդութեան պաշտելի գիտելիքը՝ ներկայ աշ­

խարհակարգի նկարագրութեան հետ միասին:



115

100 թիւն ինքնին քառանկիւն է, իսկ 53–ը՝ եռան­

կիւնաձեւ եւ գնդաձեւ, որովհետեւ 28–ն ինքնին 

եռանկիւն է, իսկ 25–ը՝ գնդաձեւ, քանզի 5–ը տալիս 

է 25: Հետեւաբար, դու ոչ միայն քառանկիւն պատ­

կեր ունես, այսինքն՝ առաքինութիւնների քառան­

կիւն, այլեւ ունես այս դարի իմաստուն գիտելիքնե­

րը 25 թուի մէջ՝ ժամանակի շրջանաձեւ ընթացքի 

պատճառով: Ի վերջոյ ժամանակն անցնում է շա­

բաթից շաբաթ, ամսից ամիս եւ զարգանում է մէկ 

տարուց միւսը, եղանակից եղանակ, ինչպէս մենք 

տեսնում ենք արեգակի եւ լուսնի շարժման միջո­

ցով՝ գարուն եւ ամառ եւ այլն: Եռանկիւնը կարող է 

նշանակել Ս. Երրորդութեան իմացութիւն: Այսինքն, 

եթէ 153 թիւը համարես եռանկիւնաձեւ, ապա թուե­

րի քանակի պատճառով (ինչպէս պարզւում է), 

դրանում կը տեսնես պրակտիկա, ֆիզիկա եւ աստ­

ուածաբանութիւն: Եւ դեռ աւելին՝ հաւատ, յոյս, բա­

րեգործութիւն՝ ոսկի, խունկ եւ թանկարժէք քարեր: 

Այսքանը թուի մասին:

Բայց գլուխների խեղճութեան դիմաց մի´ լցրու 

քեզ ամբարտաւանութեամբ: Յիշի´ր Նրան, ով չար­

համարհեց այրի կնոջ երկու լուման, այլ ընդունեց 

դա աւելի, քան շատ ուրիշների հարստութիւնը: 

Հետեւաբար, իմանալով, թէ ինչպէս պահպա­

նել բարեհաճութեան եւ բարեգործութեան պտու­

ղը քո անկեղծ եղբայրների համար, աղօթիր հի­

ւանդի համար, որպէսզի նա ապաքինուի եւ յետոյ 

քայլի՝ վերցնելով իր մահճակալը, Քրիստոսի զօ­

րութեամբ եւ շնորհքով: Ամէն:

Եթէ մէկը ցանկանում է լաւ բոյրով օծանելիք 

պատրաստել, օրէնքի համաձայն նա պէտք է հա­



116

ւասար չափով դնի մաքուր խունկ, կինամոն (դար­

չին), օնիքս (այստեղ՝ ինչ–որ մի բոյս) եւ զմուռս: 

Դրանք համապատասխանում են չորս առաքինու­

թիւնների: Եւ իրականում, եթէ դրանք դրուած են 

հաւասար քանակութեամբ եւ հաւասար մասերի 

բաժանուած, այն ժամանակ մարդկային բանա­

կանութիւնը չի յանձնուի թշնամուն:

Պատուիրանների կատարմամբ մաքրուած հո­

գին անում է այնպէս, որ բանականութիւնը միշտ 

մնայ կայուն եւ ունակ լինի ստանալ ցանկալի վի­

ճակը:

Աղօթքը բանականութեան միութիւնն է Աստ­

ծու հետ: Ի՞նչ վիճակում պէտք է լինի բանականու­

թիւնը, որպէսզի կարողանայ ձգուել դէպի Տէրը՝ 

առանց ետ դառնալու եւ խօսել Նրա հետ՝ առանց 

որեւէ միջնորդի:

Մովսէսը չկարողացաւ մօտենալ այրուող մո­

րենուն, քանի դեռ իր ոտքերից չէր հանել կօշիկնե­

րը: Դու, որ ուզում ես տեսնել Նրան, որը գերա­

զանցում է ամենայն միտք եւ իմաստ, եւ զրուցել 

Նրա հետ, ինչպէ՞ս կարող ես այդ անել, եթէ չես 

ձերբազատւում քո բոլոր ախտաւոր մտքերից:

Ամենից առաջ աղօթի´ր, որպէսզի կարողա­

նաս արցունքներ ձեռք բերել, որպէսզի քո ողբով 

փափկացնես հոգուդ մէջ եղած կարծրութիւնը, եւ 

քո անօրէնութիւնները Տիրոջը խոստովանելուց յե­

տոյ, հայցի´ր Նրա ներումը:

Օգտագործի´ր քո արցունքները, որպէսզի քո 

բոլոր խնդրանքները լսուեն, քանի որ Գերագոյնը 

ուրախանում է, երբ դու արցունքներով ես աղօ­

թում:



117

Երբ դեւերը տեսնում են քեզ, որ եռանդով ես 

լցուած ճշմարիտ աղօթքի պահին, նրանք մտքեր են 

ներշնչում քեզ որոշ առարկաների նկատմամբ, որ­

պէս թէ դրանք անհրաժեշտ լինեն, եւ կարճ ժամա­

նակ անց նրանք բարձրացնում են յիշողութիւնը 

դրանց հանդէպ՝ շարժելով բանականութիւնը դրանց 

որոնման ուղղութեամբ: Չգտնելով դրանք՝ դու յուսա­

հատւում ես եւ շատ ես տխրում: Երբ բանականութիւ­

նը աղօթքի մէջ է, նրա փնտռտուքի առարկաները եւ 

նրանց նկատմամբ ունեցած յիշողութիւնները գրա­

ւում են նրա ուշադրութիւնը, այնպէս որ, այն կորց­

նում է արգասաբեր աղօթքի հնարաւորութիւնը:

Պայքարի´ր, որպէսզի աղօթելիս խուլ եւ յամր 

պահես քո բանականութիւնը, եւ այդպիսով դու կը 

կարողանաս ճշմարտապէս աղօթել:

Ինչ որ դու արել ես քեզ վիրաւորած եղբօրից 

վրէժ լուծելու համար, դա կը լինի քեզ գայթակղու­

թիւն աղօթքի ժամանակ:

Աղօթքը խոնարհութեան ծլարձակումն է եւ 

զայրոյթի՝ բացակայութիւնը:

Աղօթքը ուրախութեան եւ երախտագիտութե­

ան պտուղ է:

Աղօթքը պաշտպանութիւն է տխրութեան եւ 

յուսահատութեան դէմ:

Գնա, տես ինչ ունես եւ տուր աղքատներին 

(Մատթ. ԺԹ 21), վերցրու խաչը եւ ուրացիր քեզ 

(հմմտ. Մատթ. ԺԶ 23), որպէսզի կարողանաս 

առանց ցրուածութեան աղօթել:

Եթէ ուզում ես պատշաճ կերպով աղօթել, ոչ 

մէկին մի´ տխրեցրու: Հակառակ դէպքում զուր կը 

լինեն բոլոր թափած ջանքերդ:



118

Դիր քո ընծան, ասում է Նա, զոհասեղանի 

առաջ, եւ նախ գնա´ հաշտուիր քո եղբօր հետ, եւ 

միայն դրանից յետոյ կարող ես աղօթել առանց 

խանգարուելու, քանզի ոխն ու վրդովմունքը կու­

րացնում են աղօթողի հոգու գերագոյն զօրութիւնը 

եւ խաւարեցնում նրա աղօթքները:

Նա, ով ցանկանում է իսկապէս աղօթել, պէտք 

է ոչ միայն տիրի զայրոյթին եւ ցանկութեանը, այլեւ 

վանի իր բոլոր վաւաշոտ մտքերը:

Նա, ով սիրում է Աստծուն, միշտ խօսում է Նրա 

հետ ինչպէս հօր հետ՝ մերժելով իր ունեցած բոլոր 

կրքոտ մտքերը: 

Նա է աղօթում կատարելապէս, որն իր մտքի 

բոլոր պտուղների երախայրիքը միշտ դարձնում է 

Աստծուն ընծայուած պտուղ:

Եթէ ցանկանում ես աղօթել քրիստոնեայի 

նման, Խուսափի´ր ամէն տեսակ ստից եւ երդումից: 

Հակառակ դէպքում իզուր ես ձեւացնում այն, ինչը 

քեզ համար խորթ է:

ԽՕՍՔ ՃԳՆԱՒՈՐԱԿԱՆ

Հանգստութիւնը բնորոշ է կատարեալ հոգուն, 

մինչդեռ անկատար հոգուն յատկանշական է 

խնամքով սպառումը:

Կատարեալ հոգու մասին ասւում է, որ նա 

նման է փշերի մէջ աճած շուշանի, եւ դա ցոյց է 

տալիս, որ հոգին խաղաղ է ապրում բազմաթիւ 

հոգսերի մէջ, քանզի Աւետարանում շուշանը նշա­

նակում է հոգին առանց մտահոգութեան, որովհե­



119

տեւ չի գործում, չի հիւսում եւ զգեցած է Սողոմոնի 

փառքից աւելի մեծ փառքով:

Իսկ նրանց մասին, ովքեր շատ են մտահոգո­

ւած մարմնական բաների համար, ասուած է. «Ամ­

բարիշտների ամբողջ կեանքը մտահոգութիւն է…»:

Եւ այս պատճառով չենք բաւարարւում ան­

հրաժեշտ բաների օգտագործմամբ, այլ նախընտ­

րելով յագեցուածութիւնը, որը վնասակար է կեան­

քին, մենք ապաւինում ենք ամէն տեսակի ունեցո­

ւածքին՝ չհասկանալով, որ պէտք է ունենալ այն­

քան, որքան անհրաժեշտ է մարմնին, եւ որ եթէ 

սրանից այն կողմ գնանք, մեր վարքագիծն այլեւս 

ոչ թէ անհրաժեշտութեան սահմաններում կը լինի, 

այլ՝ անկարգութեան:

Մարմնին յարմարեցուած զգեստը ծառայում է 

օգտագործման եւ պատշաճ յարդարանքի համար, 

իսկ դրանից դուրս, ամէն կողմ ընկնողը, բռնւում է 

մեր ոտքերից եւ քարշ գալիս գետնին, որը բացի 

անյարմար լինելուց, ընդհանրապէս խոչընդոտ է 

լինում ցանկացած գործունէութեան համար: Նոյն 

կերպ եւ մեր ունեցածը, մարմնի կարիքներից 

դուրս, արգելք է առաքինութեան…

Լաւ է ուրեմն մնալ անհրաժեշտութեան սահ­

մաններում եւ ամբողջ ուժով պայքարել դրանք 

չանցնելու համար:

Դէ, եթէ մէկը առաջնորդւում է կեանքի քաղց­

րութիւնները ունենալու ցանկութեամբ, որպէսզի 

գերազանցի դրանց սահմանները, թէկուզ մի փոքր 

չափով, չի գտնուի ոչ մի պատճառ, որը կը կարո­

ղանայ կասեցնել խթանը դէպի այն, ինչը նրանցից 

դուրս է:



120

Քանզի նա, ով գերազանցում է չափաւոր կա­

րիքը, նրա համար այլեւս չկայ ոչ մի սահման, եւ 

անիմաստ տքնաջան աշխատանքը շարունակ մե­

ծացնում է նիւթական անցողիկ բաների հանդէպ 

փափաքը՝ հրահրելով ցանկութիւնը, ինչպէս բոցը, 

որին վառելիք են աւելացնում:



121

ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԿԱՍԻԱՆ ՀՌՈՎՄԷԱՑԻ 
(360–435)

Յովհաննէս Կասիանը ծնուել է Դ. դարում, մօ­

տաւորապէս 350 թ. Մարսէլի մօտ (ըստ ոմանց՝ 

Դակիայում, ներկայիս Ռումինիայում): Նա գիտուն 

մարդ էր եւ ծառայում էր բանակում: Հետագայում 

նա թողնում է այդ կեանքը եւ վանական է դառնում 

Բեթղեհէմում: Լսելով Եգիպտոսի մեծ հայրերի 

համբաւը, նա նրանց մօտ է մեկնում մօտ. 390 թո­

ւականին: Նրա հանդիպումները Սկետէի յայտնի 

վանականների հետ գրանցուած են նրա դասա­

խօսութիւններում: 403 թ. Յովհաննէս Կասիանը 

գնում է Կոստանդնուպոլիս եւ այնտեղ Ս. Յովհան­



122

նէս Ոսկեբերանի կողմից ձեռնադրւում սարկաւագ: 

Ս. Ոսկեբերանի աքսորից յետոյ, Կասիանը գնում է 

Հռոմ: Այնտեղ նա նամակներ է գրում Հռոմի պապ 

Ինովկենտիոս Ա.–ին՝ ի պաշտպանութիւն Կ. Պոլսի 

աքսորեալ պատրիարքի: 

Կասիանը Հռոմում քահանայ է ձեռնադրւում, 

որից յետոյ մեկնում է Մարսել, ուր հիմնում է երկու 

վանք, որոնցից մէկն էր Ս. Վիկտորի նշանաւոր 

վանքը: Նա խաղաղութեամբ աւանդում է իր հոգին 

435 թ.:

Յովհաննէս Կասիանի գրական ստեղծագոր­

ծութիւնները նուիրուած են սուրբ ճգնաւորների եւ 

վանական կեանքի կազմակերպման մասին: Չխո­

րանալով աստուածաբանական նրբութիւնների 

մէջ՝ նա շատ ժամանակ է նուիրել հոգեւոր կեանքի 

վերաբերեալ դրական մտորումներին եւ իր սեփա­

կան գաղափարները ներկայացրել է առանց հա­

կառակորդների հետ վէճերի, միայն որպէս սեփա­

կան մտորումներ: 

ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԿԱՍԻԱՆ  
ՊՈՌՆԿՈՒԹԵԱՆ ՈԳԻՆ

Մեր երկրորդ պայքարը պոռնկութեան ոգու եւ 

մարմնական ցանկութիւնների դէմ է, որոնք մար­

դու ամենավաղ տարիքից սկսում են տանջել նրան: 

Սա մի մեծ պայքար է, քանի որ մինչ միւս արատնե­

րը պատերազմ են յայտարարում հոգու դէմ, միայն 

սա է ներկայանում երկակի ձեւի տակ, որը հե­

տապնդում է թէ´ հոգին եւ թէ´ մարմինը: Հետեւա­



123

բար, կռիւն այստեղ կրկնակի է: Կատարեալ զսպո­

ւածութիւն եւ ճշմարիտ ժուժկալութիւն ձեռք բերե­

լու համար բաւարար չէ միայն մարմնական ծոմա­

պահութիւնը, եթէ չկայ նաեւ սրտի զղջում, աղօթք 

առ Աստուած, ջանասիրաբար խորհրդածում Ս. 

Գրքի շուրջ, ձեռաց տքնաջան աշխատանք: Այս 

բաներն ի վիճակի են հակազդելու հոգու անհան­

դարտ մղումներին՝ հեռացնելով այդ հոգուն պղ­

տոր երեւակայութիւններից: Այսուամենայնիւ, ամե­

նամեծ օգուտը հոգու խոնարհութիւնն է, առանց 

որի չի կարելի դուրս գալ պոռնկութիւնից կամ այլ 

կրքերից:

Հետեւաբար, կարեւոր է զգօն լինել եւ մեր սր­

տից հեռացնել պիղծ մտքերը: Որովհետեւ, ըստ Տի­

րոջ խօսքի, սրտից են գալիս չար Խորհուրդները, 

սպանութիւնները, շնութիւնները, պոռնկութիւննե­

րը եւ փողոցային բաները: Իսկ մեզ համար ծոմ է 

սահմանուել ոչ միայն դաժան վերաբերմունք ցու­

ցաբերելու համար մարմնի նկատմամբ, այլ՝ որ­

պէսզի սթափեցնի բանականութիւնը եւ չթողնի, որ 

վերջինս աւելորդ սննդի պատճառով հեղգանայ եւ 

մթագնի: Ուստի մենք պէտք է ջանադիր լինենք ոչ 

միայն մարմնական ծոմապահութեան պարագա­

յում, այլ նաեւ պէտք է ուշադրութիւն դարձնենք 

մեր մտքերի վրայ եւ կատարենք հոգեւոր խոկման 

վարժութիւններ. առանց այս ամէնի անհնար է 

հասնել իսկական ժուժկալութեան եւ մաքրութեան 

գագաթնակէտին: Հետեւաբար, ինչպէս Տէրն է 

ասում, անհրաժեշտ է, որ նախ մաքրենք բաժակի 

եւ պնակի ներսը, որպէսզի նրանց արտաքինը 

նոյնպէս մաքուր դառնայ (Մտթ. ԻԳ 25): Եւ ահա, 



124

եթէ մեզ հետաքրքրում է,— ինչպէս Առաքեալն է 

ասում,— պայքարել թագը ստանալու կանոնների 

համաձայն, եկէք չպարծենանք, որ մենք մեր կա­

րողութեամբ եւ ճգնութեամբ ենք կարողացել յաղ­

թել պոռնկութեան պիղծ ոգուն, այլ՝ եկէք խոստո­

վանենք, որ առ այդ մեր Տէր Աստծոյ բացառիկ օգ­

նութիւնն անգնահատելի է: Մարդը չի դադարում 

պայքարել այս անմաքուր ոգու դէմ, քանի դեռ չի 

անդրադառնում, որ ոչ թէ իր շտապողականութիւ­

նը կամ թափած ջանքերն են հեռացնում իրեն այդ 

ախտից, այլ միայն՝ Աստծոյ պաշտպանութիւնն ու 

օգնութիւնը: Դա, ըստ էութեան, մի բան է, որը գե­

րազանցում է բնութեանը, եւ նա, ով ոտնահարում 

է մարմնի գրգիռներն ու նրա կամակորութիւնը, 

ինչ–որ կերպ դուրս է գալիս իր մարմնից:

Այս իսկ պատճառով անհնար է, որ մարդը թռ­

չի, այսպէս ասած՝ իր սեփական թեւերով, դէպի 

սրբութեան այդ վեհ ու երկնային մրցանակը եւ 

դառնայ հրեշտակների նման, եթէ Աստծոյ շնորհը 

չբարձրացնի նրան երկրից ու տիղմից: Մարմնի 

հետ կապուած մարդիկ ոչ մի այլ առաքինութեամբ 

չեն կարող ընդօրինակել հրեշտակներին կամ հո­

գեւոր էակներին, բացի ժուժկալութեան առաքի­

նութիւնից: Դրա շնորհիւ է, որ նրանք, մինչ դեռեւս 

ապրում են երկրի վրայ, ունեն նաեւ, ինչպէս առա­

քեալն է ասում, երկնային քաղաքացիութիւն:

Այս առաքինութեան կատարեալ յատկութիւնը 

արտայայտւում է, երբ հոգին քնած ժամանակ չի 

ենթարկւում որեւէ պիղծ երեւակայութեան պատ­

կերին: Իրականում, թէեւ այս երեւոյթը մեղք չի հա­

մարւում, սակայն այն ախտանիշ է, որ հոգին հի­



125

ւանդ է եւ չի հեռացել կրքից: Այս իսկ պատճառով 

մենք պէտք է հաւատանք, որ քնի ժամանակ մեզ 

տանջող պղտոր երեւակայութիւնները մատնան­

շում են մեր նախկին անզգուշութիւնները եւ մեր 

մէջ եղած հիւանդութիւնը, քանզի մեր հոգու հեռա­

ւոր ծալքերում թաքնուած հիւանդութիւնը դրսեւոր­

ւում է, երբ «հոսքը» տեղի է ունենում քնի մէջ թու­

լացած ժամանակ: Եւ ահա թէ ինչպէս է մեր հոգու 

բժիշկը դեղը տեղադրել դրա ամենաթաքուն վայ­

րերում, քանի որ Նա գիտէր հիւանդութեան պատ­

ճառները:

Նա մեզ ասում է. «Ամէն մարդ, որ նայում է 

կնոջը նրան ցանկանալու համար, արդէն իսկ շնու­

թիւն է գործում նրա հետ իր սրտում» (Մտթ. Ե 28): 

Եւ սրանով Նա ոչ թէ հետաքրքրասէր ու չար աչ­

քերն է շտկում, այլ աւելի շտկում է մարդու ներսում 

գտնուող այն հոգին, որը չարաշահում է բարիքի 

համար Աստծու կողմից իրեն տրուած աչքերը: 

Նաեւ սրա համար է, որ իմաստուն առակը մեզ չի 

ասում, որ մեր ամբողջ զգօնութիւնը կենտրոնաց­

նենք մեր աչքերի պահպանութեան վրայ, այլ 

ասում է՝ քո ամբողջ ուշադրութիւնը սեւեռի´ր սր­

տիդ պահպանութեան վրայ (Առակ. Դ 24), քանզի 

սիրտն է, որ օգտագործում է աչքերն իր ուզածի 

համաձայն: 

Հսկենք, ուրեմն, մեր սիրտը, երբ մեր մտքում, 

օրինակ, ձեւաւորւում է մի կնոջ պատկերը՝ ար­

տադրուած դիւային խորամանկութեամբ, թէկուզ 

դա լինի մեր մայրը, քոյրը կամ որեւէ այլ բարե­

պաշտ կին: Եկէք անմիջապէս հեռացնենք այն մեր 

սրտից, որպէսզի չպատահի այնպէս, որ մենք մեզ 



126

երկար ժամանակ պահելով եւ զուարճանալով 

նման յիշողութեան մէջ, վրայ հասնի գայթակղիչը, 

որը մեզ մղում է դէպի չարը, ստիպի մեզ սայթաքել 

եւ մեր միտքը խորտակել պղտոր ու կորստաբեր 

մտքերի մէջ: Հէնց այն պատուիրանը, որ Աստուած 

տուել էր առաջին մարդուն, հրամայում էր զգուշա­

նալ օձի գլխից, այսինքն՝ զգուշանալ վտանգաւոր 

մտքերի առաջին ի յայտ գալուց, որոնց միջոցով 

դրանք փորձում են ներթափանցել մեր հոգիները:

Մեզ յարմար է, սակայն, ինչպէս գրուած է, 

ամէն առաւօտ սպանել երկրի բոլոր մեղաւորներին 

(Սաղմ. Ճ 8), այսինքն՝ գիտելիքի լոյսով զանազա­

նել եւ ոչնչացնել մեղաւոր մտքերը մեր սրտի ան­

դաստանում, ինչպէս Տէրն է ուսուցանում, եւ երբ 

Բաբելոնի որդիները, այսինքն՝ չար մտքերը, դեռ 

երեխաներ են, պէտք է դրանք ջախջախել՝ բախե­

լով այն վէմին, որն է Քրիստոսը: Որովհետեւ եթէ 

մեր ամենաթողութեան պատճառով դրանք չա­

փահաս դառնան, դժուար թէ կարողանանք յաղ­

թել դրանց առանց մեծ հառաչանքների եւ տքնու­

թիւնների:

Եւ բացի այն, ինչ ասուել է Սուրբ Գրքում, լաւ է 

յիշել նաեւ սուրբ հայրերի ասածները: Կապադով­

կեան Կեսարիայի եպիսկոպոս Սուրբ Բարսեղը 

մեզ ասում է. «Թէեւ ոչ մի կնոջ հետ չեմ կենակցել, 

բայց ես կոյս չեմ»: Այս ասելով՝ նա գիտէր, որ կու­

սութեան պարգեւը ձեռք է բերւում ոչ թէ պարզա­

պէս կնոջ նկատմամբ մարմնական ժուժկալու­

թիւն դրսեւորելով, այլ հոգու սրբութեամբ եւ մաք­

րութեամբ, որը սովորաբար գործում է Աստոոյ 

երկիւղով: Եւ սուրբ հայրերն ասում են նաեւ, որ 



127

մենք չենք կարող կատարելապէս ձեռք բերել 

ժուժկալութեան առաքինութիւնը, եթէ նախապէս 

մեր սրտում չունենանք իսկական խոնարհութիւ­

նը, եւ չենք էլ արժանանայ ճշմարիտ գիտութեա­

նը, քանի դեռ պոռնկութեան կիրքը չի հեռացուել 

մեր հոգու խորքից:

Ժուժկալութեան գործը ցոյց տալու համար յի­

շենք առաքեալի մի քանի համապատասխան ար­

տայայտութիւն, եւ դրանով աւարտենք մեր ճառը. 

«Բոլորի հետ հետամուտ եղէք խաղաղութեան եւ 

սրբութեան, առանց որի ոչ ոք Տիրոջը չի տեսնի» 

(Եբր. ԺԲ 13): Եւ պարզ է, ապա աւելացնում է. «Եւ 

չլինի, թէ որեւէ մէկը լինի պոռնիկ եւ պիղծ, ինչպէս 

Եսաւը…» (Եբր. ԺԲ 15): Եւ հէնց այս պատճառով է, 

որ սրբացման գործը երկնային է եւ հրեշտակային, 

այն պայքարում է հակառակորդների ծանր յար­

ձակումների դէմ: Եւ դրա համար մենք պէտք է 

մարզուենք ոչ միայն մարմնական ժուժկալութե­

ամբ, այլեւ մեր սրտերի զղջմամբ եւ հառաչանքնե­

րով, շարունակական խոնարհումներով: Այս ձեւով 

մենք Սուրբ Հոգու ներկայութեան ցօղով կը շիջենք 

մեր մարմնի հրաբորբ ածուխները, որոնք ամէն օր 

վառում է Բաբելոնի արքան՝ բորբոքելով մեր ցան­

կութիւնները:

Ի լրումն այս ամէնի, ամենահզօր զէնքը, որ 

տրուել է մեզ մարտի համար, ժուժկալութիւնն է՝ 

համաձայն Աստծոյ: Ինչպէս ցերեկային հսկողու­

թիւնը պատրաստում է գիշերուայ սրբութիւնը, այն­

պէս էլ գիշերային հսկումը, ըստ Աստծոյ, նախա­

պատրաստում է հոգին ցերեկային մաքրութեան:



128

ԲԱՐՍԱՆՈՒՓԻՈՍ ԳԱԶԱՅԵՑԻ  
(ՄԱՀ. ՄՕՏ. 540 Թ.)

Բարսանուփիոս Գազայեցին կամ Բարսանու­

ֆիո Պաղեստինցին ծնուել է հինգերորդ դարի կէ­

սերին Եգիպտոսում, ազգութեամբ եգիպտացի: 

Վաղ տարիքում նա իրեն նուիրել է ճգնաւորական 

կեանքի, ապա մտել է Պաղեստինի Գազա քաղա­

քի մի վանք, որտեղ ապրել է յիսուն տարի կատա­

րեալ մենութեան մէջ՝ տեսակցելով միայն մի վա­

նականի հետ, որը ծառայում էր նրան իբրեւ քար­

տուղար: Այստեղ պէտք նշենք, որ Գազա քաղաքն 

աշխարհի ամենահին քաղաքն է, որը գոյութիւն 



129

ունի մինչեւ այսօր: Այն եղել է կարեւոր անցակէտ 

Պաղեստինի, Եգիպտոսի եւ Արեւելքի միջև: Միա­

ժամանակ այն քրիստոնէական կարեւոր կենտ­

րոններից մէկն էր հարեւան Աղեքսանդրիայի 

պատրիարքութիւնից յետոյ:

Բարսանուփիոս Գազայեցին խորհրդապաշտ 

մտածող էր եւ օժտուած գերբնական շնորհներով: 

Նրա սրբութեան համբաւը պատճառ է եղել, որ 

բազմաթիւ միայնակեաց կրօնաւորներ փնտռեն 

նրան, իսկ նա այդ բոլորի հետ նամակագրական 

կապ է հաստատել, որոնց թւում էր յատկապէս 

Գազայի Մերոսալա վանքի սրբակենցաղ վանա­

հայր Յովհաննէս Գազայեցին, որը կոչուել է նաեւ 

Յովհաննէս Մարգարէ:

Բարսանուփիոսից մեզ հասել է մօտաւորա­

պէս 800 նամակ, որոնց մեծ մասը ուղղուած է եղել 

Յովհաննէս Գազայեցուն, որոնք վերջերս հրատա­

րակուել են առանձին հատորով1: Այդ նամակների 

բարերար ազդեցութիւնը շատ մեծ է եղել արեւելե­

ան վանքերի վրայ, մինչդեռ Արեւմուտքի համար 

դրանք անհայտ են մնացել:

Բարսանուփիոսը մահացել է խորը ծերութեան 

մէջ՝ մօտաւորապէս 540 թուականին: Նրա պատ­

կերը կայ Կոստանդնուպոլսի Ս. Սոփիայի մայր 

տաճարում՝ Ս. Անտոնի, Ս. Եփրեմ Ասորու եւ այլ սր­

բերի հետ: Նրա մասունքները պաղեստինցի մի 

վանական մօտաւորապէս 850 թուականին տեղա­

փոխել է Օրիա, Իտալիա, դրա համար էլ Օրիայի 

թեմը մեծարել է նրան որպէս քաղաքի հովանաւոր 

1	 John Chryssavgis, The letters of Barsanuphius and John: Desert 
Wisdom for Everyday Life, Publisher: Bloomsbury Publishing 
PLC, 2022



130

սրբի, չնայած որ երկար տարիներ կորել էին նրա 

մասունքները սարազէնների՝ Օրիայի վրայ կատա­

րած յարձակումների պատճառով, որոնք աւերել 

էին քաղաքի վերոյիշեալ եկեղեցին: Շատ տարի­

ներ յետոյ, Մարկոս անուն մի վանականի տեսիլքի 

հիման վրայ, վերագտնուել են այդ մասունքները եւ 

տեղափոխուել Օրիա քաղաքի Ս.Վերափոխման 

մայր տաճարում, ուր եւ մնում են մինչեւ այսօր: Նա 

սուրբ է Կաթողիկէ եւ Ուղղափառ եկեղեցիներում, 

յատկապէս յոյների մօտ՝ իբրեւ բարի օրինակ ժուժ­

կալութեան եւ հոգեւոր կեանքի:

Այստեղ հարկ ենք համարում նշել, որ Բարսա­

նուփիոսի Գազայում ապրած տարիներին կատա­

ղի է եղել պայքարը Քաղկեդոնի ժողովի (451 թ.) 

կողմնակիցների եւ այսպէս կոչուած «միաբնակնե­

րի» միջեւ: Բիւզանդական կայսրը նոյնիսկ եպիս­

կոպոսութիւն է հաստատել Գազայի նաւահանգս­

տում՝ պայքարելու համար հակաքաղկեդոնական­

ների դէմ: Նոյն Գազայում կայսրը սինոդ է հրաւի­

րում (539 թ.)՝ գահընկէց անելու համար Աղեքսանդ­

րիայի միաբնակ պատրիարքին: Ժողովին մաս­

նակցում է նաեւ Հռոմի պապի նուիրակ Պելագիո­

սը: Ի պատիւ Բարսանուփիոսի, նա չի ուզել խառ­

նուել դաւանաբանական պայքարներին՝ գիտակ­

ցելով, որ դրանց խորքում քաղաքական միտում­

ներ կան:



131

ԲԱՐՍԱՆՈՒՓԻՈՍ  
ԳԱԶԱՅԵՑՈՒ ԱՂՕԹՔԸ

«Տէր ի´մ, պահիր ինձ ամէն չարիքից եւ ուժ 

տուր ինձ դիմանալու Յովբի պէս, նաեւ՝ շնորհ, ինչ­

պէս Յովսէփին, հեզութիւն, ինչպէս Մովսէսին, քա­

ջութիւն կռուի մէջ, ինչպէս Նաւէի որդի Յեսուին, 

մտքի տիրապետում, ինչպէս դատաւորներին, թշ­

նամիների պարտութիւն եւ ենթակայութիւն, ինչ­

պէս ենթարկւում էին Դաւիթ եւ Սողոմոն թագաւոր­

ներին, երկրի բերրիութիւն, նման իսրայէլացիների 

երկրի: Տուր ինձ մեղքերիս թողութիւն՝ անդամալոյ­

ծի պէս մարմնի ապաքինմամբ: Փրկիր ինձ ալիք­

ներից, ինչպէս փրկեցիր Պետրոսին: Ազատիր ինձ 

նեղութիւնից, ինչպէս Պօղոսին եւ միւս առաքեալ­

ներին ազատեցիր: Պահպանիր ինձ ամէն չարի­

քից, ինչպէս քո ճշմարիտ զաւակներին ես պահ­

պանում, եւ շնորհիր ինձ այն, ինչ քո անունով եմ 

խնդրում իմ սրտից՝ ի շահ հոգու եւ մարմնի: Ամէն»1:

* * *

«Տէրը մօտ է բոլոր նրանց, ովքեր կանչում են 

իրեն, բոլոր նրանց, ովքեր կանչում են իրեն ճշմար­

տապէս» (Սղմս. ՃԽԴ 18): Այս արտայայտութիւնը, 

մասնաւորապէս, յաճախ օգտագործել է Բարսա­

նուփիոս Գազայեցին, մի ճգնակեաց, որին փնտ­

ռում էին վանականները, եկեղեցականները եւ աշ­

խարհականները՝ իր խորաթափանց իմաստութե­

ան համար: Այսպէս, օրինակ, մի աշակերտի, որը 

1	 հմմտ. Barsanufio y Juan de Gaza, “Epistolario”, “Collana di 
Testi Pastrici”, XCIII, Roma 1991, էջ 235–236:



132

ցանկութիւն էր յայտնել «փնտռելու իրեն պատու­

հասած տարբեր փորձութիւնների պատճառները», 

Բարսանուփիոսը պատասխանում է. «Եղբայր Յով­

հաննէս, բոլորովին մի´ վախեցիր այն փորձութիւն­

ներից, որոնք առաջացել են քո դէմ՝ քեզ փորձելու 

համար, որովհետեւ Տէրը թոյլ չի տայ, որ դու ընկ­

նես դրանց մէջ: Հետեւաբար, երբ այդ գայթակղու­

թիւններից որեւէ մէկը գայ քեզ մօտ, մի´ ձգտիր 

պարզել, թէ դա ինչ է, այլ ինչ որ դու պէտք է անես, 

հետևեալն է, կանչի´ր Յիսուսի անունը. «Յիսուս, օգ­

նի´ր ինձ», եւ Նա կը լսի քեզ, քանի որ «Տէրը մօտ է 

բոլոր նրանց, ովքեր կանչում են իրեն»: Մի´ յուսա­

հատուիր, ընդհակառակը, ջանասիրաբար վազի´ր 

և կը հասնես նպատակին, մեր Տէր Յիսուս Քրիս­

տոսով»1: 

ԲԱՐՍԱՆՈՒՓԻՈՍ ԳԱԶԱՅԵՑԻ  
ՆԱՄԱԿԱՆԻ

Բարեպաշտ մի աշխարհական, որը լքել էր իր 

երկիրը՝ Աստծու անունով պատերազմելու ի 

նպաստ իր եկեղեցու՝ ընդդէմ այն մարդկանց, 

որոնք դրան վնաս էին պատճառել, եւ նա մարդ էր 

ուղարկել վանահօր մօտ՝ խնդրելու մի քանի քա­

ջալերական խօսք եւ յորդոր:

Յորդոր.— Հաստատ մնա´ Աստծոյ գթութեան, 

ճշմարտութեան եւ ազատութեան մէջ, եւ մի´ երկմ­

տիր օգնել, որքան կարող ես: Որովհետեւ Եկեղեցու 

1	 Barsanufio y Juan de Gaza, Epistolario, 39: Colección de 
Textos Patristticos, XCIII, Roma 1991, էջ 109.



133

բարիքները նուիրաբերուած են Աստծուն, եւ դժ­

բախտ է նա, ով նրան որեւէ կերպ վնաս է պատ­

ճառում: Աստծուն միշտ ներկայ պահիր քո հոգում, 

աղաչելով Նրան ամէն ինչում, եւ ուրախութեամբ 

գնա´ քո ճանապարհով: Մի´ ձգտիր հաճեցնել 

մարդկանց, եւ դու կը ստանաս Աստծոյ շնորհը: 

Որովհետեւ նրանք, ովքեր ձգտում են հաճեցնել 

մարդկանց, օտար են Աստծուն, եւ Աստծոյ Հոգին 

նրանց հետ չէ: Աստծոյ Հոգին ունեցիր քեզ հետ, եւ 

Նա քեզ ամէն ինչում ճիշտ կ՛առաջնորդի: Զգուշա­

ցի´ր անկարգութիւններից եւ զայրոյթից: Ոչ ոքից 

մի´ վախեցիր, այլ միշտ յիշի´ր այս խօսքը. «Տէրն 

ինձ հետ է: Եւ ես չեմ երկնչի, թէ ինչ կարող է անել 

մարդն ինձ հետ» (Սաղմոս ՃԺԷ 6): Եւ նոյնիսկ աւե­

լին. «Բոլոր ազգերը շրջապատել են ինձ, եւ Տիրոջ 

անունով ես քշել եմ նրանց» եւ այլն: (Սաղմոս ՃԺԷ 

10): Եթէ պատահի, որ ինչ–որ մէկը զայրանայ քո 

դէմ, պատասխանիր նրան խոնարհութեամբ եւ 

գթութեամբ, բայց նաեւ լիակատար գիտութեամբ, 

թէ ինչ է պահանջում ճշմարտութիւնը, եւ Աստուած 

նրան կը լցնի սրբերի աղօթքներով: Դու նոյնպէս 

ունես հայրերի ուսմունքը, եւ նրանք Աստծոյ հետ 

միասին կը պաշտպանեն քեզ չարից: Նրա շնորհիւ 

ուժեղ մնա´ եւ միշտ քաջ (Բ Օրինաց, ԼԱ 6):

* * *

Հարց.— Հայր ի´մ, կ՛ուզենայի՞ր ինձ ասել, թէ 

ինչպէս է ձեռք բերւում խոնարհութիւնը կատարե­

ալ աղօթքի համար, ինչպէ՞ս հնարաւոր է դա անել 

առանց ցրուածութեան, եւ թէ արդեօ՞ք ընթերցա­

նութիւնն օգտակար է.



134

Պատասխան.— Կատարեալ աղօթքը կայա­

նում է Աստծոյ հետ առանց խօսելու մէջ՝ հաւաքե­

լով բոլոր մտքերն ու բոլոր զգայարանները միա­

ժամանակ: Սա ձեռք է բերւում, երբ մեռնում ես բո­

լոր մարդկանց, աշխարհի եւ նրանում եղած ամէն 

ինչի համար: Աղօթքի ժամանակ դու պէտք է մի­

այն ասես Աստծուն. «Փրկիր ինձ ամբարիշտներից: 

Թող քո կամքը կատարուի իմ մէջ», իսկ դու քո հո­

գին պահիր Աստծոյ ներկայութեան մէջ՝ խօսելով 

Նրա հետ: Աղօթքն ընդունուած է, քանզի Տիրոջ 

լուսաւորութեան ներքոյ մարդը զերծ է բոլոր շե­

ղումներից եւ իր միտքը լցուած է ուրախութեամբ: 

Նշանը, որ հոգին հասել է այդ վիճակին, դա ան­

խռովութիւնն է, նոյնիսկ եթէ ամբողջ աշխարհ գայ 

եւ յարձակուի մեզ վրայ: Նա է կատարեալ կերպով 

աղօթում, ով մեռած է աշխարհի եւ նրա հաճոյքնե­

րի համար: Աստծոյ համար ձեր գործը զգոյշ կեր­

պով անելը ցրուածութիւն կամ շեղում չէ, այլ՝ նա­

խանձախնդրութիւն՝ ըստ Աստծոյ: Շահաւէտ է 

նաեւ ընթերցել հայրերի վարքը, որովհետեւ դա մի­

ջոց է հոգին լուսաւորելու Տիրոջ մէջ:

* * *

Հարց.— Արդեօ՞ք անհրաժեշտ է հակադրուել 

կրքային մտքերին, կիրառել անհարկի բառեր եւ 

զայրոյթ.

Պատասխան.— Կրքերը տառապանքներ են: 

Աստուած չի ցանկացել հեռացնել դրանք, բայց 

ասել է. «Նեղութեանդ օրը կանչի´ր ինձ»: Կրքերը 

յաղթահարելու այլ ճանապարհ չկայ, քան Աստծոյ 

անունը կանչելը: Հակադրուելը լաւ է միայն կատա­



135

րեալների եւ հզօրների համար, ըստ Աստծոյ: Մենք, 

որ կատարեալ չենք, ունենք միայն մէկ միջոց, եւ 

դա Յիսուսի անունով ապաստան գտնելն է աղօթ­

քի մէջ, որովհետեւ կրքերը դեւեր են, որոնք փախ­

չում են Նրա սուրբ անուան առաջ:

* * *

Հարց.— Աւելի լաւ չէ արդեօ՞ք ասել. «Տէր Յի­

սուս Քրիստոս. ողորմի´ր ինձ», քան թէ Սուրբ Գր­

քից հատուածներ արտասանել ու երգել:

Պատասխան.— Երկուսն էլ անհրաժեշտ են, մի 

քիչ մէկը, մի քիչ մյուսը, քանի որ գրուած է. «Պէտք 

է մի բան անել, միւսը չանտեսել» (Մատթ. ԻԳ, 23):

* * *

Հարց.— Երբ մտքերը խանգարում են թէ´ սաղ­

մոսերգութեան ընթացքում եւ թէ´ դրանից դուրս, 

ես խնդրում եմ Աստծոյ անունը օգնութեան հա­

մար: Հակառակորդն ինձ յուշում է, որ հպարտու­

թիւն կայ մտածելով, որ մարդ լաւ է անում՝ առանց 

ընդհատումների յիշատակելով Աստծուն: Իսկ ինչ­

պէ՞ս պէտք է վարուեմ ես. 

Պատասխան.— Յայտնի փաստ է, որ հիւանդ­

ները բացարձակապէս կարիք ունեն բժշկի… Սո­

վորենք, որ փորձութիւնների ժամանակ անհրա­

ժեշտ է անընդհատ կանչել ողորմութիւնների Աստ­

ծուն: Բայց Աստծու անունը կանչելով՝ եկէք չտարո­

ւենք հպարտ մտքերով: Եթէ նրա գլխում դա չլինի, 

մեղաւորը չի պատկերացնի, թէ ինչ է հպարտու­

թիւնը: Մենք Աստծոյ կարիքն ունենք. մենք կանչում 



136

ենք Նրա անունը, որպէսզի օգնի մեզ մեր թշնամի­

ների դէմ: Մենք կարիքի մէջ ենք, օգնութիւն ենք 

հայցում, մենք փորձութեան մէջ ենք, վազում ենք 

ապաստան գտնելու համար: Ուրեմն եկէք սովո­

րենք, որ Աստծուն անդադար կանչելը մի դեղամի­

ջոց է, որը ոչնչացնում է ոչ միայն կրքերը, այլեւ բուն 

արարքն ինքնին: Նայէք բժշկին. նա իր դեղամիջո­

ցը կամ թրջոց դնում է հիւանդի վէրքի վրայ, եւ դա 

իր ազդեցութիւնն է ունենում՝ հիւանդը չիմանալով, 

թէ ինչպէս է դա տեղի ունեցել: Նոյն կերպ եւ Աստ­

ծոյ անունը, երբ արտասանւում է, ոչնչացնում է մեր 

բոլոր կրքերը, առանց որ մենք դա զգանք առայժմ:

* * *

Հարց.— Երբ իմ միտքը թւում է, թէ հանգիստ է 

եւ զերծ բոլոր տեսակի անհանգստութիւնից, լա՞ւ է 

արդեօք նոյնիսկ այդ պահին նուիրել ինձ մեր Տի­

րոջ՝ Քրիստոսի անուան ոգեկոչմանը: Իմ բանակա­

նութիւնն ինձ յուշում է, որ սկսած այն պահից, որ ես 

խաղաղ եմ, դա անհրաժեշտ չէ.

Պատասխան.— Մենք չենք կարող զգալ նման 

խաղաղութիւն, քանի որ մենք մեզ մեղաւոր ենք 

ճանաչում: Տէրն ասել է. «Մեղաւորների համար 

խաղաղութիւն չկայ»: Ուրեմն, ո՞րն է այդ խաղաղու­

թիւնը, որը մենք կարծում ենք, թէ զգում ենք: Հարկ 

է վախենալ, որովհետեւ գրուած է. «խաղաղութիւն 

եւ ապահովութիւն ասելով կը շրջեն, եւ յանկարծ 

կործանումը կը զարմացնի նրանց, ինչպէս լինում է 

յղի կնոջ ծննդաբերութեան երկունքի պարագա­

յում, եւ նրանք չեն կարողանայ փախչել» (Ա Թես. Ե 

3): Պատահում է, որ մեր թշնամիները խաբէութե­



137

ան միջոցով անցողիկ հանգստութիւն են բերում 

մեր սրտում, որպէսզի թոյլ չտան, որ այն կանչի 

Աստծոյ անունը: Նրանք լաւ գիտեն, որ Աստծոյ 

անունը կանչելն իրենց կաթուածահար է անում: 

Մեզ զգուշացրել են՝ առանց դադարի կանչել Աստ­

ծոյ անունը մեր օգնութեան համար: Ահաւասիկ սա 

է աղօթքը: Գրուած է նաեւ. «Անդադար աղօթէք» 

(Ա Թես. Ե 17)1:

1	 La Filocalia de la oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 81–82:



138

ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ՍԱՆԴՈՒՂՔ  
(ԿԼԻՄԱՔՈՍ) ԿԱՄ՝  

ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ՍԻՆԱՅԵՑԻ  
575–649

Յովհաննէս Սանդուղքը (Կլիմաքոս1) Ծնուել 

է մօտաւորապէս 579 թուականին Սիրիայում եւ 

վախճանուել 649 թ2 Սինայում, Եգիպտոս: Եղել է 

ճգնաւոր, նաեւ աստուածաբան, փիլիսոփայ եւ Սի­

նա լեռան վրայ գտնուող Սուրբ Կատարինէ վան­

քի վանահայր: Նրա հոգեւոր ջերմեռանդութեան 

1	  Կլիմաքոս, յունարէն Κλίμακος բառից է, որ նշանակում է 
սանդուղք: 

2	 Թուականների շուրջ անճշտութիւն կայ, որոշ աղբիւր­
ներում իբրև ծննդեան թուական նշուած է 525 թ., իսկ 
մահուան՝ 606 թ.:



139

վրայ շատ են ազդել Ս. Գիգոր Նազիանզացու եւ 

Ս. Բարսեղ Կեսարացու գրքերից կատարած ըն­

թերցումները: 16 տարեկանում նա սկսում է իր ճգ­

նաւորական կեանքը Սինայի անապատում, ուր 

հասնում է սրբութեան բարձրագոյն աստիճաննե­

րի: Աստուած նրան օժտում է ի թիւս այլ շնորհնե­

րի նաեւ հրաշագործութեան շնորհով: Նրա համ­

բաւը տարածւում է իր շրջապատում եւ քառասուն 

տարի մեկուսացուած ճգնութիւնից յետոյ է, որ նա 

ընտրւում է վանահայր:

Յովհաննէս Սանդուղքն իր մասին հետագա­

յում պատմում է, որ կրօնաւորութեան իր առաջին 

տարիներին կային երկու գործօն, որոնք շատ օգ­

նեցին իրեն առաջադիմել կատարելութեան ճա­

նապարհին: Առաջինն էր՝ անօգուտ խօսակցու­

թիւններին ժամանակ չյատկացնելը, եւ երկրորդը՝ 

գտնելն էր սուրբ եւ իմաստուն հոգեւոր ղեկավա­

րին, որը պիտի օգնէր իրեն ճանաչելու այն խոչըն­

դոտներն ու վտանգները, որոնք կանգնած էին իր 

սրբութեան ճանապարհին: Իր ղեկավարից նա սո­

վորեց նաեւ երբեք չվիճել որեւէ մէկի հետ եւ երբեք 

չհակասել որեւէ մէկին, եթէ միւսի ասածը չէր հա­

կասում Աստծոյ օրէնքին կամ քրիստոնէական բա­

րոյականութեանը:

Այս սրբի «Սանդուղք» կամ «Կլիմաքոս» ազ­

գանունը գալիս է իր գրած յայտնի գրքից, որը շա­

տերի համար մի հոգեւոր ուղեցոյց էր յատկապէս 

Միջնադարում: Այդ գրքի ամբողջական անունն է՝ 

«Սանդուղք դէպի երկինք բարձրանալու»: Այն բաղ­

կացած է 30 գլուխներից, դրանք սովորեցնում են 

բարեպաշտ հոգուն սրբութեամբ բարձրանալ հո­



140

գեւոր սանդուղքի երեսուն աստիճաններով (սանդ­

ղամատներով) մինչեւ հասնել կատարելութեան 

գագաթը: Սանդուղքը բարձրանում է երկրից կամ 

դժոխքից դէպի երկինք, որի գագաթին կը տես­

նենք բարեգութ Աստծուն: Դրա օրինակն առնուած 

է Աստուածաշնչից, որտեղ նկարագրուած է Յակո­

բի տեսիլքը սանդուղքի մասին, որի վրայով բարձ­

րանում եւ իջնում էին հրեշտակները (Ծննդ. ԻԸ 12): 

Երբ Յովհաննէս Սանդուղքը, այլ անունով 

նաեւ՝ Յովհաննէս Սինայեցի, զգում է իր մօտալուտ 

վախճանը, այն ժամանակ հրաժարւում է վանա­

հայրութեան իր պաշտօնից եւ սկսում է պատրաս­

տուել դէպի յաւերժութիւն իր ճանապարհորդութե­

անը1: Նա այդ ժամանակ համարեա 80 տարեկան 

էր եւ մեծ ուրախութեամբ է աւանդում իր հոգին 

Տիրոջ ձեռքերում:

ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ՍԱՆՈՒՂՔ ՍԻՆԱՅԵՑԻ  
ՔԱՂՈՒԱԾՔՆԵՐ «ՍԱՆԴՈՒՂՔ» ԳՐՔԻՑ

Համաձայն Աստծոյ, տառապանքը հոգու տխ­

րութիւն է, ցաւով ներթափանցուած սրտի տրա­

մադրուածութիւն, որը մեծագոյն եռանդով որոնում 

է այն, ինչ ցանկանում է, իսկ մինչեւ հասնելը դրան, 

տառապում է ու հառաչում ցաւագին:

Տառապանքը նաեւ մեր սրտերում մխրճուած 

սուրբ տխրութեան մի ոսկեայ խայթոց է, որը մեր­

1	 P. Eliécer Sálesman, Vidas de los Santos, (1), Ecuador 2007, էջ 
286–291:



141

կացնում է հոգին իր բոլոր կրքերից ու մոլութիւննե­

րի կապանքներից:

Խղճահարութիւնը խղճի յաւիտենական տան­

ջանք է, որը խոնարհ ինքնաճանաչման միջոցով 

թարմացնում է սրտի բոցն ու կրակը:

Զղջումը ինքնամոռացութիւն է, քանի որ դրա 

պատճառով եղել է մէկը, որը մոռացել է ուտել իր 

հացը (հմմտ. Սղմ. ՃԱ 5):

Ապաշխարութիւնը մարմնական բոլոր զուար­

ճանքներից ուրախ եւ կամաւոր հրաժարումն է:

Զսպուածութիւնն ու լռութիւնը առաքինութիւն­

ներ են նրանց համար, ովքեր օգտւում են այս օրհ­

նեալ տառապանքից, իսկ չբարկանալն ու վիրաւո­

րանքները մոռանալը բնորոշ են նրանց, ովքեր 

արդէն առաջ են անցել դրանում: 

Եթէ դու հասել ես տառապելու առաքինութեա­

նը, աշխատիր այն պահել քո ամբողջ ուժով, քանի 

որ եթէ այն ամուր արմատաւորուած չլինի հոգու 

մէջ, կարող է հեռանալ եւ անհետանալ: Եւ յատկա­

պէս այս աշխարհի անկարգութիւնները, անցողիկ 

հաճոյքներն ու իրերի տենչը ստիպում են, որ այն 

հեռանայ: Շատ խօսելն ու մանաւանդ բամբասան­

քը բոլորովին վերացնում են այն, ինչպէս կրակը՝ 

մոմին:

Այն, ինչ ես կ՛ասեմ յաջորդիւ, թւում է զուտ 

յանդգնութիւն, բայց դա չի դադարում որոշակի ճշ­

մարտութիւն պարփակելուց: Երբեմն տառապանքն 

աւելի արդիւնաւէտ է, քան բուն մկրտութիւնը, 

որովհետեւ վերջիս մեզ մաքրում է անցեալի մեղ­

քերից, իսկ տառապանքը մեզ պահպանում է 

ապագայ մեղքերից՝ տալով առաքինութիւն եւ ոգի 



142

դրանցից խուսափելու համար: Իրականում մենք 

կորցնում ենք մկրտութեան շնորհը այն բանից յե­

տոյ, երբ այն ստացել ենք մանկութեան տարինե­

րին, իսկ այս մէկով՝ տառապանքով, նորոգւում ենք 

մեր նախկին մաքրութեան մէջ: Եւ եթէ Աստուած 

մարդկանց հանդէպ ունեցած իր սիրով արցունք­

ներ չտար մեզ, շատ քչերը կը փրկուէին:

Տխրութիւնն ու հառաչանքը կանչում են Աստ­

ծուն, եւ երկիւղալից արցունքները բարեխօսում են 

մեզ համար: Բայց այն արցունքները, որոնք գալիս 

են սիրուց, նրանք յուշում են մեզ, որ մեր աղօթքնե­

րը լսուել են եւ ընդունուել Տիրոջ կողմից:

 Եւ ինչպէս որ ոչինչ այնքան համահունչ չէ տա­

ռապանքին, որքան խոնարհութիւնը, այնպէս էլ 

ոչինչ այնքան չի հակադրւում դրան, որքան անա­

մօթ ու աշխարհիկ ծիծաղը:

Աշխատիր, ուրեմն, քո բոլոր ջանքերով պահ­

պանել սրբազան զղջումի այս օրհնեալ ու երանելի 

տխրութիւնը, եւ երբեք մի´ դադարիր աշխատել 

դրա վրայ, մինչեւ որ, արդէն մաքրուած երկրաւոր 

բաների հանդէպ քո տածած սիրուց, այդ տխրու­

թիւնը քեզ դէպի վեր առաջնորդի, հասցնի եւ ներ­

կայացնի Քրիստոսին:

Մի´ դադարիր նկատի ունենալ եւ քո սրտի 

խորքում ամուր դրոշմել յաւերժական կրակի ան­

դունդը, այն դաժան սպասաւորներին, խիստ եւ 

ահեղ Դատաւորին, որը չի ների ոչ մի ամբարիշտ 

մարդու, այն անվերջ քաոսը եւ դժոխային կրակի 

խաւարը, այն սարսափազդու քարանձաւներն ու 

խորը զնդանները, այն հսկայ ժայռերն ու անդունդ­

ները, եւ այնտեղ գտնուողների սարսափելի պատ­



143

կերներն ու կերպարանքները: Այսպիսով, եթէ մեր 

հոգիներում դեռ մնացել են ցանկասիրութեան 

որոշ հակումներ, դրանք էլ, սարսափներից խեղ­

դուած, տեղի կը տան մաքուր եւ յաւերժական 

ժուժկալութեան, որը զղջման ողբ ու արտասուքի 

շնորհիւ աւելի կը շողայ, քան լոյսն ինքնին:

* * *

Սուրբ առաքինութիւնները համեմատւում են 

Յակոբի սանդուղքի հետ, իսկ արատները՝ սուրբ 

Պետրոսի ձեռքից ընկած շղթային, որովհետեւ մի­

մեանց հետ կապուած առաքինութիւնները (պա­

տահականօրէն կամ բնական ճանապարհով) 

կազմում են մի կատարեալ սանդուղք, որը մեզ 

տանում է դէպի դրախտ: Արատները, սակայն, 

որոնք իրար կապուած են որպէս օղակներ, կազ­

մում են մի հոգեւոր սանդուղք, որը մարդկանց 

պահում է մեղքի մէջ բանտարկուած եւ տանում 

դժոխք:

Զայրոյթը մեծացնում է կատաղութիւնը, այն 

մեղքերի պահապան է, ատում է արդարութիւնը, 

կործանում է առաքինութիւնները, թունաւորում հո­

գին, շփոթեցնում է աղօթքի ընթացքում, վերաց­

նում է կարեկցանքը, նման է սրտին խփած մեխի, 

սուր ցաւի, կամաւոր դառնութեան, յաւերժական 

մեղքի, չարիքի, որ երբեք չի քնում:



144

ՅԻՍՈՒՍԻ ԱՂՕԹՔԸ  
ԵՒ ՄԱՀՈՒԱՆ ՄԱՍԻՆ ՄՏԱԾՈՒՄԸ

Երբ մենք պառկում ենք մեր անկողնում, դա 

ժամանակն է հսկելու եւ զգաստ լինելու, քանի որ 

հոգին այնուհետեւ միայնակ եւ առանց մարմնի 

պայքարում է դեւերի դէմ, իսկ մարմինը բարեն­

պաստ է տրամադրուած զգայնութեան հանդէպ եւ 

հակուած է դաւաճանութեան: Թող մահուան միտ­

քը միշտ պառկի ձեզ հետ եւ թող այն արթնանայ 

ձեզ հետ՝ Յիսուսի մենախօսական աղօթքի հետ 

միասին: Ձեր քնած ժամանակ դուք չէք կարող գտ­

նել դրանց համեմատութեամբ այլ օժանդակ մի­

ջոցներ:

* * *

Յաճախ աղօթէք գերեզմանների մօտ եւ 

գրանցէք նրանց անջնջելի պատկերը ձեր սրտում:

* * *

Թէեւ բոլոր վախկոտներն ունայն են, բայց 

դա չի նշանակում, որ բոլոր անվախները խո­

նարհ են եւ ազնուասիրտ, որովհետեւ աւազակ­

ները, ոճրագործներն ու գերեզման քանդողները, 

ընդհանուր առմամբ նոյնպէս վախկոտ չեն: Որոշ 

վայրեր ձեզ վախ են ներշնչում: Մի´ յապաղէք այ­

ցելել դրանք կէսգիշերին: Երբ առաջ էք գնում, 

զինուէք աղօթքով. մտնելով այնտեղ՝ երկարէ´ք 

ձեր բազուկները եւ խարազանէ´ք ձեր թշնամինե­

րին Յիսուս Քրիստոսի անունով, որովհետեւ 



145

դրանից աւելի արդիւնաւէտ զէնք չկայ ոչ երկն­

քում, ոչ երկրի վրայ:

* * *

Տարբերութիւն կայ սիրտը ջանասիրաբար քն­

նելու եւ այդ սիրտը հոգու, թագաւորի եւ քահանա­

յապետի միջոցով այցելելու միջեւ, որը ողջամիտ 

զոհեր է մատուցում Քրիստոսին: Ոմանց վրայ,— 

ասում է մեզ աստուածաբանի կոչման արժանա­

ցած մի հեղինակ,— սուրբ եւ գերերկնային կրակն 

իջնում է՝ սպառելու այն, ինչ դեռ մնում է իր մաքր­

ման համար, եւ այն իր կատարելութեան չափով 

լուսաւորում է վայրկեանները, քանզի նոյն կրակը, 

որը կլանում է եւ սպառում, նաեւ լոյսն է, որը լուսա­

ւորում է: Ահա թէ ինչու ոմանք աղօթքից դուրս են 

գալիս խարոյկի պէս շիկացած՝ զգալով բծերի եւ 

նիւթի մի տեսակ կրճատում, իսկ ոմանք էլ դուրս են 

գալիս լուսաւորուած եւ խոնարհութեան ու ցնծու­

թեան կրկնակի թիկնոց հագած: Նրանք, ովքեր 

թողնում են աղօթքը առանց այս երկու հետեւանք­

ներից մէկի, ուրեմն մարմնական աղօթք են արել, 

չասելու համար հրէակամ, եւ ոչ թէ հոգեւոր: Եթէ 

մարմինը, որը դիպչում է մէկ ուրիշին, փոփոխութե­

ան է ենթարկւում, ինչպէ՞ս նա, ով անմեղ ձեռքերով 

դիպչում է Տիրոջ մարմնին, նոյնպէս չի փոխուի:

* * *

Տեսնելը դու չես սովորում, դա բնութեան ազ­

դեցութիւնն է, աղօթքի գեղեցկութիւնն էլ դու ու­

րիշի ուսուցմամբ չես սովորում: Այն իր մէջ ունի 



146

ուսուցիչը՝ Աստուած, «Նա, ով մարդուն գիտութիւն 

է սովորեցնում» (Սաղմ. ՂԴ 10), տալիս է աղօթքը 

նրան, ով աղօթում է, եւ օրհնում է արդարների 

տարիները1:



Երկրից կամ դժոխքից դէպի երկինք տանող  
սանդուղքը

1	 La Filocalia de la oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 91, 96. 
W. Wolkler, Eine Studie zu Johannes Climacus und zugleich 
eine Vosstudie zu Symon dem Neuen Theologem, Wiesbaden 
1968. 



147

ԻՍԱՀԱԿ ՆԻՆՈՒԷՑԻ  
(613–700)

Իսահակ Նինուէցի, Իսահակ Ասորի կամ Իսա­

հակ Կատարցի, Արեւելքի Ասորական (Նեստորա­

կան) Եկեղեցու գործիչ1, վանական, ճգնաւոր, 

գրող, միստիկ, ականաւոր աստուածաբան, եպիս­

կոպոս: Ծնուել է 613 թ. Բեթ Կատրայայում2, երի­

տասարդ տարիքում իր եղբօր հետ եղել է Նինուէի 

մերձակայքում գտնուող Մար Մաթէոսի վանքի 

վանական: Ուսումնառութեան տարիները նրան 

1	 Isaac de Nínive, El don de la humildad, Salamanca 2020, էջ 10.
2	 Բեթ Կատարայան այսօրուայ Քատարն է, որը Ե. դարից 

սկսած եղել է նեստորականութեան կենտրոն:



148

դարձնում են ասկետիկ կեանքի հարցերի առա­

ջատար մասնագէտ: Հետագայում, 670 թ. նա Գէ­

որգ կաթողիկոսի կողմից ձեռնադրւում է Նինուէի 

(այսօրուայ Իրաքի Մօսուլ քաղաքի) եպիսկոպոս, 

սակայն հինգ ամիս յետոյ հրաժարւում է այդ պաշ­

տօնից՝ տեսնելով քաղաքի բնակիչների կոպիտ 

բարքերը եւ անհնազանդութիւնը1: Նա զգում էր, 

որ նրանց առաջնորդելն իր կարողութիւնից վեր է 

եւ տենչում էր մենակեցութեան: Այդ իսկ պատճա­

ռով իրեն նուիրում է ճգնակեցական կեանքի 

Պարսկաստանի Բեթ Հուզայէի (Խուզիստանի) թե­

մի տարածքում գտնուող լեռների վրայ, ապա 

հաստատւում է Ռաբբան Շապուր վանքում (Ի­

րաք), ուր զբաղւում է ուսուցչութեամբ եւ գրում հո­

գեւոր արժէքաւոր ուսումնասիրութիւններ ու հո­

գեշահ աղօթքներ, որից յետոյ, բազմավաստակ եւ 

տքնութիւններից կուրացած վիճակում, վախճան­

ւում է մօտաւորապէս 700 թուականին եւ թաղւում 

այնտեղ:

Իսահակ Նինուէցին սուրբ է թէ´ որոշ Ուղղա­

փառ եւ թէ´ Արեւելեան Կաթոլիկ եկեղեցիներում, 

իր ոչ դոգմատիկ աստուածաբանութեան պատ­

ճառով, նրան կարող են ընդունել քրիստոնէական 

տարբեր դաւանանքներ եւ նոյնիսկ՝ մահմեդական­

ներ: Նրա գործերը վաղուց թարգմանուել են արա­

մէերէնից եթովպերէնի, ղպտիերէնի, արաբերէնի, 

յունարէնի, լատիներէնի, ռուսերէնի եւ այլ լեզունե­

րի, որոնք հիմք են հանդիսացել վանական ուսում­

1	 Ենթադրւում է, որ նրա հրաժարման պատճառներից 
մէկը եղել է նաև այն, որ նա նեստորականների հետ 
վարդապետական հարցերում որոշ անհամաձայնու­
թիւններ է ունեցել:



149

նասիրութիւնների, յատկապէս եւ մինչեւ այսօր 

Ղպտի Եկեղեցում: Միւս կողմից էլ Աթոս Լեռան 

ուղղափառ վանականների համար հոգեւոր մի 

անփոխարինելի ուղեցոյց է եղել եւ շարունակում է 

մնալ Նինուէցու գրական հարուստ ժառանգութիւ­

նը, որի մի մասը ամփոփուել է «Ֆիլոկալիա» անու­

նը կրող ժողովածոյում, որից, վերջում, թարգմա­

նաբար ներկայացնում ենք հատուածներ:

Միջնադարում, յատկապէս ԺԲ.–ԺԳ. դարե­

րում, Իսահակ Նինուէցու քարոզների մի հատըն­

տիր յունարէնից թարգմանուել է լատիներէն, 

ֆրանսերէն, իտալերէն, պորտուգալերէն, իսպա­

ներէն եւ կատալան լեզուների: 

Իսպաներէն առաջին թարգմանութիւնը կա­

տարել է վանական Բերնարդո Բուիլը 1489 թ., որն 

ուղեկցել է Քրիստափոր Կոլոմբոսին դէպի Նոր 

աշխարհ կատարած իր երկրորդ ճանապարհոր­

դութեան ընթացքում, 1493 թուականին: Նա իր 

հետ էր տարել Իսահակ Նինուէցուց կատարած իր 

թարգմանութիւնը՝ ճգնաւորական քարոզների հա­

տընտիրը, որը եղել է Նոր Աշխարհ հասած առա­

ջին գրքերից մէկը:

Մեծ է եղել նաեւ Իսահակ Նինուէցու ազդեցու­

թիւնը ռուսական ասկետիկ գրականութեան վրայ: 

Ռուս հռչակաւոր գրող Ֆեոդոր Մ. Դոստոեւսկին 

(1821–1881) իր «Կարամազով եղբայրները» անունը 

կրող վէպում անդրադառնում է Սմերդիակովի 

կերպարին, որը մի յամառ ընթերցող է եղել Նինո­

ւէցու գրութիւնների: 



150

ԻՍԱՀԱԿ ՆԻՆՈՒԷՑԻ ԿԱՄ ԻՍԱՀԱԿ ԱՍՈՐԻ 
ՀԵՐՈՎԴԷՍՆ ՈՒԶՈՒՄ ԷՐ ՏԵՍՆԵԼ  

ՅԻՍՈՒՍԻՆ

Ինչպէ՞ս կարող են արարածները նայել Աստ­

ծուն, երբ Նրան տեսնելը այնքա՜ն ահաւոր է, որ 

հէնց ինքը՝ Մովսէսն ասում է, որ սարսափից դո­

ղում է: Եւ, իրօք, երբ Աստծու փառքը յայտնւում է 

երկրում, Սինա լեռան վրայ (Ելք, գլուխ 20), լեռը 

ծխում է եւ դողում մօտալուտ յայտնութեան պատ­

ճառով: Այն կենդանիները, որոնք մօտենում էին լե­

ռան լանջին, սատկում էին: Իսրայէլի որդիները 

պատրաստուել էին: Նրանք, համաձայն Մովսէսի 

հրամանի, երեք օր շարունակ մաքրուել էին, որ­

պէսզի արժանի լինեն լսել Աստծոյ ձայնը եւ տես­

նել Նրա յայտնութիւնը: Երբ ժամը հասաւ, նրանք ի 

վիճակի չեղան տեսնելու Նրա լոյսի ճառագայթու­

մը, եւ ոչ էլ՝ դիմանալ Նրա ահեղ ձայնի որոտումին:

Բայց հիմա, երբ Աստուած իր գալուստով հե­

ղել է իր շնորհը, այլեւս դա ոչ թէ երկրաշարժի, 

կրակի, սարսափազդու եւ ուժեղ որոտումների 

դրսեւորումներով է կատարուել, այլ ինչպէս ցօղ՝ 

խուզուած բրդի վրայ (Դատ. Զ 37), ինչպէս ան­

ձրեւի մի կաթիլ, որը մեղմօրէն ընկնում է երկրի 

վրայ: Նա մեզ մօտ այլ կերպ է եկել: Նա ծածկել է 

իր մեծութիւնը մեր մարմնի կերպարանքով: Նա 

դրանից գանձ է ստեղծել: Նա մեր մէջ է ապրել 

այս մարմնով, որ Նրա կամքով է ձեւաւորուել Ս. 

Կոյս Մարիամ Աստուածածնի արգանդում, որ­

պէսզի, տեսնելով Նրան մեր ցեղից եւ ապրելով 

մեր մէջ, չխռովուենք Նրա փառքի տեսութեամբ: 



151

Այդ իսկ պատճառով նրանք, ովքեր հագել են այն 

հանդերձը, որով Արարիչն յայտնուեց մեր մէջ, 

նրանք զգեստաւորուել են Քրիստոսով (Գաղ. Գ 

27): Նրանք ցանկացել են ներքնապէս կրել այն 

նոյն խոնարհութիւնը, որով Քրիստոսն իրեն յայտ­

նել է իր արարչագործութեանը եւ ապրել դրա մէջ, 

ինչպէս որ այժմ Նա իրեն յայտնում է իր ծառանե­

րին, որոնք պատուի եւ արտաքին փառքի հան­

դերձանքի փոխարէն զգեստաւորուել են Նրա 

անսահման խոնարհութեամբ:

ՄԱՔՐՄԱՆ ՓՈՒԼԵՐԸ

Մարմնական մարզումը հանգստութեան հետ 

մէկտեղ մաքրում է մարմինը իր պարունակած նիւ­

թական աւելորդ տարրերից: Հոգու մարզումը, սա­

կայն, խոնարհեցնում եւ մաքրում է հոգին նիւթա­

կան այն ձգտումներից, որոնք դրան տանում են 

դէպի կորնչելի իրերը, ապա փոխում է նրա կր­

քային բնոյթը եւ մղում նրան դէպի հոգեշահ խո­

կումներ: Այս խոկումը տանում է հոգին դէպի բա­

նականութեան մերկացումը, որը կոչւում է աննիւ­

թական խորհրդածութիւն:՝Այստեղ խօսքը հոգեւոր 

վարժանքի մասին է, որը բարձրացնում է ինտելեկ­

տը (բանականութիւնը) երկրային բաներից եւ այն 

աւելի է մօտեցնում հոգեւոր հիմնական խորհրդա­

ծութեանը եւ հակում այն դէպի Աստուած՝ Նրա 

անճառելի փառքի տեսքով, որն ստիպում է հոգե­

պէս վայելել ապագայ բաների յոյսը՝ մանրամասն 

մտածելով, թէ դրանք ինչ են լինելու:



152

Սրտի մաքրութիւնը կայանում է բոլոր արատ­

ներից մաքուր լինելու մէջ, իսկ հոգու մաքրութիւնը՝ 

հոգու մէջ թաքնուած բոլոր կրքերից ազատ լինելու 

մէջ: Ինտելեկտի մաքրութիւնը կայանում է զգայա­

կան տիրոյթում գտնուող ամէն ինչից ազատագրո­

ւելու մէջ:

Բանականութեան եւ սրտի մաքրութեան միջեւ 

կայ նոյն տարբերութիւնը, ինչ որ կայ մարմնի որո­

շակի անդամի եւ ամբողջ մարմնի միջեւ: Սիրտը 

ներքին զգայարանների կենտրոնական օրգանն է, 

այսինքն՝ օրգանների օրգանը, քանի որ այն կազ­

մում է արմատը: «Եթէ արմատը սուրբ է, ճիւղերն էլ 

սուրբ են» (Հռոմ. ԺԱ): Բայց արմատը սուրբ չի լինի, 

եթէ այն էութեան մի ճիւղն է միայն:

Այժմ, Սուրբ Գրքի համեստ կիրառմամբ, զու­

գորդուած ծոմի եւ մենութեան որոշակի պրակտի­

կայի հետ (հեսիխա), բանականութիւնը մոռանում է 

իր նախկին զբաղմունքը եւ մաքրւում՝ դիմադրելով 

իր տարօրինակ սովորութիւններին: Բայց դա նաեւ 

քիչ բան է պահանջում արատաւորելու համար 

ինքն իրեն: Սիրտը մաքրւում է մեծ ջանքերի շնոր­

հիւ, աշխարհի հետ բոլոր շփումներից զրկուելու եւ 

համընդհանուր զրկանքների ու զոհողութիւնների 

միջոցով: Բայց երբ մաքուր է, նրա մաքրութիւնն 

այլեւս չի արատաւորւում աննշան բաների հետ 

շփումից, քանի որ այն այլեւս չի վախենում ծանր 

պարտաւորութիւններից:





153

ԱՍՏԾՈՒՆ ՅԻՇԵԼԸ

Յիշեցէ´ք Աստծուն, որպէսզի Նա էլ անդադար 

յիշի ձեզ, որովհետեւ ձեզ յիշելով Նա կը փրկի ձեզ 

եւ դուք կը ստանաք Նրա բոլոր բարիքները: Մի´ 

մոռացէք Նրան զուր շեղումներով, եթէ չէք ցան­

կանում, որ Նա մոռանայ ձեզ՝ ձեր գայթակղութիւն­

ների պահին: 

Բարեկեցութեան ժամանակ մնացէ´ք մօտ 

Նրան հնազանդութեան մէջ: Այսպիսով դուք Նրա 

առջեւ խօսքի ապահովութիւն կ՛ունենաք, երբ վշ­

տացած յայտնուէք, քանի որ ձեր աղօթքը մղում է 

ձեզ ձեր սրտում առանց դադարի դէպի Նա:

Անընդհատ կանգնեցէք Աստծոյ դիմաց՝ մտա­

ծելով Նրա մասին, պահելով Նրա յիշատակը ձեր 

սրտերում: Հակառակ դէպքում դուք վտանգի էք 

ենթարկւում, տեսնելով Նրան միայն ժամանակ առ 

ժամանակ եւ ձեր վեհերոտութեան պատճառով՝ 

ապահովութեան պակաս ունենալով Նրա հան­

դէպ: Մարդկանց շրջանակում շարունակական այ­

ցելութիւններն իրար իրականացւում են ֆիզիկա­

կան ներկայութեամբ, իսկ միւս կողմից մշտական 

յաճախումն Աստծուն՝ հոգու խորհրդածութիւն է եւ 

աղօթքով մատուցուած մի ընծայ:

Երբ գինու ուժը ներթափանցում է երակների 

մէջ, բանականութիւնը մոռանում է իրերի մանրա­

մասնութիւնն ու նրանց տարբերակումը: Երբ Աստ­

ծոյ մասին յիշողութիւնն է տիրում հոգուն, տեսա­

նելի բաների յիշողութիւնը անհետանում է սրտից:

Երբ որեւէ մէկը տեւապէս քննում է իր հոգին, 

նրա սիրտը ուրախանում է նոր բացայայտումնե­



154

րով: Նա, ով ուղղում է իր միտքը դէպի իր ներքին 

էութիւնը, տեսնում է հոգու շքեղութիւնը: Նա, ով 

յաղթահարում է ցրուածութիւնը, խորհում է իր սր­

տում իր Տիրոջ մասին: Նա, ով ցանկանում է տես­

նել Տիրոջը, ձգտում է մաքրել իր սիրտը՝ մշտապէս 

յիշելով Աստծուն: Այդ մաքրազարդումով նա ի վի­

ճակի կը լինի, իր բանականութեան պայծառութե­

ան մէջ, ամէն վայրկեան տեսնել Տիրոջը:

ԼԱՒԱԳՈՅՆ ՄԱՍԸ

Երջանիկ են նրանք, ովքեր հասկանում են դա 

եւ համբերում խաղաղութեան մէջ՝ առանց իրենց 

անձերին պարտադրելու ամէն տեսակ աշխա­

տանք, այլ իրենց ֆիզիկական ծառայութիւնը փո­

խանակում են աղօթքի աշխատանքի հետ, երբ ու­

նակ են դրան: Նա, ով չի կարող տանել մենակու­

թիւնը՝ առանց ծառայութեան դիմելու, թող արդա­

րացիօրէն դիմի դրան: Բայց այդ ծառայութիւնը 

թող անի այնպէս, որպէս թէ դա օգնութիւն լինէր եւ 

ոչ թէ էական յանձնառութիւն, առանց աւելորդ 

մտահոգութեան:

Երբ Աստուած ներսից բացում է քո բանակա­

նութիւնը, եւ դու յաճախակի ծնրադրում ես նրա առ­

ջեւ, թոյլ մի տուր, որ որեւէ պղտոր միտք տիրի քեզ, 

վախենալով, որ դեւերը թաքուն կը համոզեն քեզ 

կիրառել այն, որից յետոյ կը նկատես եւ կը զարմա­

նաս, թէ ինչ է քեզանից ծնւում նման բաներից:

Զգուշացիր´ր աշխոյժ կեանքի բարոյական 

գործողութիւնների եւ գիշեր ու ցերեկ խաչի առջեւ 



155

քո կատարած բերանքսիվայր, ձեռքերդ մէջքիդ 

դրած, երկրպագութիւնների միջեւ համեմատու­

թիւններ անելուց: Եթէ ցանկանում ես, որ քո եռան­

դը երբեք չնուազի, եւ քո արցունքները երբեք չս­

պառուեն, կիրառի´ր սա… Եւ դու կը լինես նման 

ծաղկած դրախտի եւ անսպառ աղբիւրի:

Այժմ նկատի ունեցիր շնորհքի այն բազմաթիւ 

ապացոյցները, որոնք մեզ տալիս է Նախախնա­

մութիւնը: Երբեմն մարդը ծնկաչոք է աղօթում, 

ձեռքերը պարզած, դէպի երկինք բարձրացուցած, 

դէմքը դէպի խաչը, զգացումով եւ բանականու­

թեամբ ամբողջովին դէպի Աստուած ու պաղա­

տանքը շրջուած: Մինչ նա կլանուած է այս աղա­

չանքներով, յանկարծ նրա սրտում բացւում է 

բերկրութիւնների մի աղբիւր, նրա մարմնի ան­

դամները հանդարտ են, աչքերը ապշահար, դէմ­

քը խոնարհուած դէպի գետին, ծնկները չեն կա­

րողանում յենուել գետնին այն ուրախութեան եւ 

վեհութեան պատճառով, որ շնորհը տարածում է 

նրա մարմնում:

ԱՂՕԹՔԸ

Ի՞նչ է աղօթքը: Բոլոր երկրային բաներից զերծ 

բանականութիւն եւ սիրտ, որի հայեացքն ամբող­

ջութեամբ կենտրոնացած է իր յոյսի առարկայի 

վրայ: Դրանից հեռանալը նշանակում է ընդօրինա­

կել այն մարդուն, որն ակօսի մէջ խառն սերմեր է 

սերմանում կամ լծում է եզն ու էշը միասին, որպէս­

զի դրանցով մշակի հողը: 



156

Առանց ցրուածութեան կատարուած աղօթքը 

հէնց այն աղօթքն է, որը հոգու մէջ առաջացնում է 

Աստուծոյ մասին մտածելու մշտական ձգտումը, 

այսինքն՝ Նրա նոր մարմնաւորումը, հետեւաբար 

Աստուած բնակւում է մեր մէջ՝ Նրա հանդէպ մեր 

ունեցած մշտական յիշողութեան միջոցով, որն ու­

ղեկցւում է Նրա կամքը փնտռելու սրտի լուրջ ներգ­

րաւուածութեամբ: Ակամայ վատ մտքերը, սակայն, 

առաջանում են նախկին անտարբերութիւններից:

Ի՞նչ է հոգեւոր աղօթքը: Գոյութիւն ունի հոգե­

ւոր աղօթք, երբ հոգու շարժումները, նրա իսկա­

կան մաքրազարդումից յետոյ, ենթակայ են Սուրբ 

Հոգու ազդեցութեանը: Այս բանին տասը հազարից 

հազիւ մէկը կարող է արժանանալ: Դա մեր ապա­

գայ վիճակի խորհրդանիշն է, քանի որ բնութիւնը 

վեր է դասուած այն բոլոր անմաքուր շարժումնե­

րից, որոնք ներշնչուած են այս աշխարհի յիշողու­

թիւնից… Դա ներքին հայեացք է, որն իր մեկնա­

կէտն ունի աղօթքում:

Ո՞րն է ճգնակեացի գործունէութեան գագաթ­

նակէտը, ինչպէ՞ս հասկանալ, որ մրցավազքն հա­

սել է իր վերջնական նպատակակէտին: Այն հաս­

նում է իր վերջնակէտին, երբ մարդն արժանի է 

դառնում հանապազ աղօթելու: Նա, ով հասել է 

դրան, հասել է բոլոր առաքինութիւնների աւար­

տին եւ, միեւնոյն ժամանակ, հասել է հոգեւոր կա­

ցարանի: Նա, ով իրականում չի ստացել Սուրբ Հո­

գու պարգեւը, ի վիճակի չէ կատարելու անխափան 

աղօթքը հանգստի ժամանակ: Երբ Հոգին հաստա­

տում է իր բնակութիւնը մարդու մէջ, նա այլեւս չի 

կարող դադարեցնել աղօթելը, քանի որ Հոգին չի 



157

դադարում աղօթել նրա մէջ: Անկախ նրանից, թէ 

նա քնում է, թէ արթուն վիճակում, աղօթքը չի բա­

ժանւում նրա հոգուց: Ուտելիս, խմելիս, պառկած 

վիճակում, գործով զբաղուած, քնի մէջ ընկղմուած, 

նրա հոգուց ինքնաբուխ տարածւում է անոյշ բուր­

մունքն աղօթքի: Այսուհետեւ աղօթքը չի գերակշռի 

միայն սահմանուած ժամանակահատուածների 

մէջ, այլ՝ ցանկացած պահի: Թէեւ նա իր թուացեալ 

հանգիստն է վերցնում, բայց աղօթքը թաքուն կեր­

պով ապահովուած է նրա մէջ, որովհետեւ անվր­

դովների լռութիւնն ինքնին աղօթք է,— ասում է 

Քրիստոսազգեաց մի մարդ: Մտքերը աստուա­

ծային յղումներ են: Մաքրուած բանականութեան 

շարժումները լուռ ձայներ են, որոնք գաղտնօրէն 

սաղմոսերգութիւն են մատուցում Աներեւոյթին:

Եթէ ձեզ յաջողուի համատեղել գիշերների ձեր 

խոկումները ցերեկների ձեր ունեցած ծառայութե­

ան հետ՝ առանց ձեր սրտերի գործողութիւնների 

եռանդը համապատասխանաբար նուազեցնելու, 

ապա ձեզանից երկար ժամանակ չի պահանջուի 

որպէսզի կարողանաք ողջագուրուել Յիսուսի հետ 

եւ փարուել Նրա կրծքին… Ահա իմ խորհուրդը. 

մնացէ´ք հանգիստ եւ արթուն, առանց սաղմոսներ 

արտասանելու կամ երկրպագութիւններ անելու, 

իսկ աղօթելիս, աղօթէ´ք միայն ձեր սրտում, բայց 

մի´ քնէք:





158

ԱՂՕԹՔԻ ԱՍՏԻՃԱՆՆԵՐԸ

Շնորհը մարդկանց մէջ գործում է տարբեր ձե­

ւերով՝ ըստ իր չափի: Նրանցից մէկը բազմապատ­

կում է իր աղօթքների թիւը՝ մի կրակոտ եռանդի 

ազդեցութեան տակ, իսկ մէկ ուրիշը ձեռք է բերում 

հոգու այնպիսի հանգստութիւն, որ իր նախկին 

աղօթքների բազմութիւնը նուազեցնում է եւ միաս­

նութեան հասցնում:

Պէտք չէ շփոթել բաւարարուածութիւնը աղօթ­

քի մէջ եւ տեսիլքը՝ նրանում: Երկրորդը գերազան­

ցում է առաջինին այնքան, որքան տղամարդը 

փոքր տղայի նկատմամբ: Պատահում է, որ բառե­

րը բերանում եզակի փափկութիւն են ստանում, եւ 

նախադասութեան նոյն բառն անվերջ կրկնւում է 

առանց յագեցուածութեան, ստիպելով առաջ գնալ 

եւ անցնել յաջորդին:

Երբեմն աղօթքը առաջացնում է որոշակի 

խորհրդածութիւն, որն ստիպում է, որ աղօթքն ան­

հետանայ շուրթերից: Նրան, ում վիճակւում է նման 

խորհրդածութիւն, ընկնում է հոգեկան յափշտակո­

ւածութեան մէջ եւ նմանւում մի մարմնի, որի հոգին 

խլուել է նրանից: Այն, ինչ որ մենք անուանում ենք 

աղօթքի մէջ տեսիլք, ոչ պատկեր է, ոչ էլ՝ երեւակա­

յութեան կողմից ստեղծուած ձեւ, ինչպէս յիմար­

ներն են պնդում:

Աղօթքի այս խորհրդածութիւնն ինքնին ունի 

տարբեր աստիճաններ եւ շնորհներ: Բայց, մինչ 

այդ, դա դեռ շարունակում է մնալ աղօթք, քանի որ 

միտքը դեռ չի անցել այն վիճակին, երբ այլեւս 

աղօթքը գոյութիւն չի ունենայ, այլ՝ աղօթքից աւելի 



159

գերազանց մի վիճակ: Աղօթքի ընթացքում լեզուի 

եւ մտքի շարժումները բանալիներն են: Յետոյ 

մուտք է գործւում է սենեակ: Այնտեղ բերանը, շուր­

թերը լռում են: Սիրտը՝ մտքերի այդ սենեկապետը, 

զգայարանների վրայ տիրող բանականութիւնը, 

հոգին՝ այդ արագընթաց թռչունը, իր բոլոր միջոց­

ներով ու կարողութիւններով եւ իր աղաչանքնե­

րով, կարող են միայն համր մնալ, քանի որ ներս է 

մտել տան Տէրը:

Ըստ սուրբ հայրերի ասածի, օրէնքների եւ 

Աստծոյ կողմից մարդկութեանը թելադրուած պա­

տուիրանների հետապնդած նպատակն է՝ մարդ­

կային սրտի մաքրութիւնը: Նմանապէս, աղօթքի 

բոլոր ձեւերն ու կեցուածքները, որոնցով մարդը 

դիմում է Աստծուն, աւարտւում են մաքուր աղօթ­

քով: Իսկ եթէ հոգին հատել է մաքուր աղօթքի սահ­

մանը եւ անցել աւելի այն կողմ, այնտեղ այլեւս չկայ 

աղօթք, չկան յոյզեր, արցունքներ, իշխանութիւն, 

ազատութիւն, աղաչանքներ, ցանկութիւն, անհամ­

բեր յոյս այս աշխարհի կամ միւսի համար: Հետե­

ւաբար, չկայ այլ աղօթք բացի մաքուր աղօթքից… 

Անցնելով այդ սահմանը, դու ընկնում ես զմայլան­

քի մէջ, երբ հոգին այլեւս չի աղօթում…

Տասը հազար մարդկանց մէջ դժուար կը լինի 

գտնել մէկին, որն զգալի չափով կատարած լինի 

պատուիրաններն ու օրէնքները, ինչպէս նաեւ ար­

ժանի համարուի ունենալու հոգու հանգստութիւն: 

Ոչ պակաս հազուադէպ է ամբոխի մէջ գտնել մի 

մարդու, որին իր հետեւողական զգօնութիւնը ար­

ժանի է դարձրել մաքուր աղօթքի… Բայց ինչ վե­

րաբերում է այն խորհրդին, որը գտնւում է անդե­



160

նական աշխարհում, ապա դժուար թէ մի ամբողջ 

սերնդի մէջ գտնուի մի մարդ, որը մօտեցել է Աստ­

ծոյ փառքի այդ գիտութեանը… Այնտեղ մոռացւում 

է աղօթքի առարկան, յոյզերը սուզւում են այս աշ­

խարհին չպատկանող խորը արբեցութեան մէջ: 

Խօսքը յայտնի անգիտութեան վերաբերեալ է, որի 

մասին Եւագրն ասել է. «Երանի նրան, ով աղօթ­

քում հասել է այն անգիտութեանը, որն անհնար է 

յաղթահարել»:

Եկել է ժամանակը բացատրելու այն, ինչ վերե­

ւում ասացինք՝ նկատի ունենալով հոգեւոր ուրա­

խութիւնը: Սկզբում դա մի անորոշ էներգիա է, որ 

սէրն արթնացնում է սրտում՝ առանց որեւէ ակ­

նյայտ պատճառի, քանի որ այն շարժման մէջ է 

դնում խառնուածքը, առանց անձնական տեսլա­

կանի, առանց գործնական մտածողութեան, այն 

յայտնաբերւում է պատճառից զուրկ, քանզի բա­

նականութիւնը դեռ մշուշոտ է:

ԱՂՕԹՔԻ ՃԱՆԱՊԱՐՀՈՐԴՈՒԹԻՒՆԸ

Նաւավարը, մինչ նաւարկում է, հայեացքը յա­

ռում է աստղերին, որոնցով կարգաւորում է իր նա­

ւի ընթացքը եւ ակնկալում, որ ցոյց տան դէպի նա­

ւահանգիստ տանող ճանապարհը: Վանականը 

հայեացքն ուղղում է աղօթքին, որն առաջնորդում 

է իր ընթացքը դէպի նաւահանգիստ, ինչը պա­

հանջում է իր մասնագիտական ասպարէզը: Վա­

նականը չի դադարում իր հայեացքն ուղղել աղօթ­

քի վրայ, որպէսզի դրա օգնութեամբ ցոյց տրուի 



161

իրեն այն կղզին, ուր նա կը կարողանայ ապահով 

դնել իր փայտեայ արկղները՝ որպէսզի դրանցում 

հաւաքի եւ նաւ տանի անհրաժեշտ սննդամթերքն 

ու ապրանքը՝ նախքան նաւի ցռուկը դէպի այլ կղզի 

ուղղելը: Այսպիսին է մրցավազքը, քանի դեռ այն 

այս աշխարհում է: Մարդ նաւարկում է կղզուց կղ­

զի, եւ նրանցում նրա յայտնաբերած զանազան գի­

տելիքները կղզիների չափ են, մինչեւ որ նա վեր­

ջապէս իր քայլերն ուղղում է դէպի ճշմարտութեան 

քաղաքը, որտեղ նրա բնակիչներն եռուզեռի մէջ 

չեն, որտեղ իւրաքանչիւրը յագեցած է իր ունեցա­

ծով: Երանի նրանց, որոնց ճանապարհորդութիւնն 

անցնում է անխռով ընդարձակ ովկիանոսով1:

1	 La Filocalia de la oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 83–89.



162

ՍԻՄԷՈՆ ՆՈՐ ԱՍՏՈՒԱԾԱԲԱՆ  
(949–1022) 

Ի շարս Յովհաննէս Աւետարանչի եւ Գրիգոր 

Նազիանզացու, Սիմէոն վանականը երրորդն է ու 

վերջինը, որ սրբադասուելով Օրթոդոքս (Ուղղա­

փառ) Եկեղեցում արժանացել է «Նոր Աստուածա­

բանի» կոչմանը: Նա եղել է եկեղեցական յայտնի 

բարեկարգիչ, բանաստեղծ եւ մարմնաւորել է հե­

սիխաստական միստիցիզմի աւանդութիւնը:

Սիմէոն Նոր Աստուածաբանը ծնուել է 949 

թ. Փոքր Ասիայի Գաղատիա (Γαλατία) տարած­



163

քում, որը մօտաւորապէս այսօրուայ Անկարայի 

շրջանն է Թուրքիայում: Շատ երիտասարդ տարի­

քում տեղափոխուել է Կոստանդնուպոլիս՝ ուսում 

ստանալու եւ կայսեր մօտ ծառայութեան անցնե­

լու համար: Նա դառնում է պալատական, բայց քիչ 

տարիներ անց, հմայուելով հոգեւոր ու բարեպաշ­

տական գրութիւնների ընթերցումներով, որոշում 

է թողնել պալատը եւ մտնել վանք: Այդ ժամանակ 

նա 27 տարեկան էր: Շնորհիւ իր մեծ հաւատի եւ 

ուշիմութեան, վանական դառնալուց երեք տարի 

յետոյ, նա ընտրւում է Կոստանդնուպոլսի Սուրբ 

Մամէս վանքի վանահայր, ուր ապրում էր արդէն: 

Այստեղ է նա սկսել իր լարուած որոնումը՝ հոգեւոր 

կերպով միանալու Քրիստոսին, ինչը նրան մեծ հե­

ղինակութիւն է ապահովել:

Իր կեանքի վերջին շրջանը Սիմէոն Նոր Աստո­

ւածաբանն անցկացրել է Կոստանդնուպոլսի Ս. 

Մակրինա վանքում, որտեղ գրել է իր գործերի մեծ 

մասը՝ հետզհետէ աւելի յայտնի դառնալով իր ուս­

մունքներով եւ հրաշքներով: Նա վախճանուել է 

1022 թ.: Նրա աշակերտներից ամէնից յայտնին է 

Նիկետաս Ստեթատոսը, որը հաւաքել եւ ընդօրի­

նակել է Սիմէոնի գրութիւնները եւ գրել նրա կեն­

սագրութիւնը: Այս բոլոր աշխատութիւնները մինչեւ 

այսօր իրենց կարեւոր տեղն են գրաւում արեւելե­

ան վանական աւանդոյթում:

«Արեւելքի եւ Արեւմուտքի միջեւ եկեղեցական 

մեծ հերձուածի շեմին Սիմէոն Նոր Աստուածաբա­

նը (949–1022)՝ բիւզանդացի վանականը, Արեւելքի 

եկեղեցու մեծագոյն միստիկն է: Իր ժամանակա­

կիցների կողմից նա կոչուել է «Նոր Աստուածա­



164

բան», ոչ այնքան նրա գիտական պաշարի, որքան 

Աստծոյ մասին նրա քրիստոնէական փորձառու­

թեան իսկութեան եւ խորութեան պատճառով: Սի­

մէոնը, հոգեւոր անմիջական փորձառութեան 

պարզ եւ իւրայատուկ լեզուով, կարող է դիպչել յու­

սահատութիւնից վիրաւորուած ցանկացած ժա­

մանակի մարդու սրտին, հրաւիրելով նրան մտնել 

Աստծոյ հետ ջերմեռանդ երկխօսութեան մէջ:

«Նրա բանաստեղծական խորը ներշնչանքի 

փոխաբերութիւնները շնչում են քրիստոնէական 

հաւատի նախասկզբնական ճշմարտութիւնների 

թարմութեամբ եւ հաղորդում խիստ արդիական 

ուղերձ՝ բախուելով արտաքնապէս քնած քրիստո­

նէութեանը: Նա ընդգծում է Հոգու գիտակցուած 

փորձառութեան անհրաժեշտութիւնը: Ի դէմս աւե­

տարանական արմատականութեան կորստի՝ նա 

առաջարկում է քրիստոնէական կեանքը, որպէս 

նախադրեալ յարութեան: Յոգնածութեան կամ 

անցած ժամանակների հանդէպ եղած կարօտի 

դիմաց՝ նա անխոնջ կերպով կրկնում է, որ հասնե­

լու համար մի բանի՝ պէտք է իմանալ ինչպէս ցան­

կանալ: Պէտք է իմանալ՝ ո՞րն է դուռը… արցունքնե­

րի խորհուրդը»1:

1	 Benedicto XVI, Audiencia General, Vaticano, miércoles, 16 de 
septiembre de 2009.



165

ՅԻՍՈՒՍԻ ԱՂՕԹՔԻ ԵՒ ՍԻՄԷՈՆԻ  
ԷՔՍՏԱԶՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

Եթէ դու բուժում ես փնտռում, ուրեմն մշակիր 

քո գիտակցութիւնը, արա այն ամէնը, ինչ վերջինս 

ասում է քեզ, եւ դու կը շահես:

* * *

Նա, ով փնտռում է Հոգու ներգործութիւնը 

նախքան պատուիրանների գործադրումը, նման է 

այն ստրուկին, որը հէնց իր գնման պահին է պա­

հանջում գնման գինը եւ ստրկութիւնից ազատ ար­

ձակման գիրը:

* * *

Նա, ով աղօթում է մարմնաւորապէս եւ դեռեւս 

չունի հոգեւոր գիտելիքներ, նման է այն կոյրին, որն 

աղաղակում էր. «Դաւթի´ որդի, ողորմի´ր ինձ» (Ղուկ. 

ԺԸ 38): Երբ բժշկուեցին կոյրի աչքերը եւ նա տեսաւ 

Տիրոջը, երկրպագեց Նրան, եւ դրանից յետոյ Նրան 

անուանեց ոչ թէ Դաւթի որդի, այլ՝ Աստծոյ Որդի:

Մեր երիտասարդը հիացած էր այդ երեք դրո­

ւագներով եւ հաւատում էր, որ ծայրայեղ առաւելու­

թիւն կը գտնի՝ զարգացնելով իր գիտակցութիւնը 

եւ կը կարողանայ ճանաչել Ս. Հոգու գործողութիւն­

ները, ինչպէս նաեւ կը սովորի պահել Աստծոյ պա­

տուիրանները, որի շնորհիւ կը բացուեն իր ներքին 

աչքերը եւ հոգեպէս կը տեսնի Աստծուն:

Օրէցօր նրա յետմիջօրէի աղօթքը երկարում 

էր. նա այն երկարացնում էր մինչեւ կէսգիշեր՝ 



166

առանց հանգստանալու կամ թուլանալու, ոռանց 

որեւէ անդամ շարժելու, նոյնիսկ առանց շարժուե­

լու կամ աչքերը բարձրացնելու: Անշարժ էր մնում 

սիւնի պէս կամ անմարմին էակի պէս:

Մի օր, յետմիջօրէին, երբ նա աղօթում էր եւ իր 

հոգու մէջ ասում «Աստուած իմ, ողորմիր ինձ, ես 

մեղաւոր եմ», յանկարծ մի հզօր աստուածային լոյս 

փայլում է նրա վերեւում: Ամբողջ սենեակը ողող­

ւում է այդ լուսաւորութեամբ: Երիտասարդը չգի­

տէր՝ տան՞ն է արդեօք, թէ՞ տանիքի վրայ: Նա մի­

այն լոյս էր տեսնում բոլոր կողմերից, նոյնիսկ չգի­

տէր, եթէ ինքը երկրի վրայ է կամ ոչ: Ոչ մի վախ 

ընկնելու, ոչ մի մտահոգութիւն այս աշխարհի հա­

մար: Նա միայն կազմում էր մի միասնութիւն այդ 

աստուածային լոյսի հետ, թւում էր, թէ հէնց ինքն է 

լոյս դարձել, եւ աշխարհից բոլորովին բացակայե­

լով՝ լցուել է արցունքներով եւ անասելի ուրախու­

թեամբ: Այնուհետեւ նրա հոգին բարձրանում է եր­

կինք, եւ այնտեղ նա տեսնում է մէկ այլ լոյս, աւելի 

շքեղ, եւ այդ լոյսի մօտ նկատում է կանգնած սուրբ 

վանահօրը, որն իրեն նուիրել էր Մարկոսի գիրքը 

եւ կարգախօսը:

ՍԻՄԷՈՆ ՆՈՐ ԱՍՏՈՒԱԾԱԲԱՆԻ  
ԿԵԱՆՔԻՑ

Երբ նա մի գիշեր աղօթքի մէջ էր, իր մաքրա­

զարդուած հոգով միացած առաջին Հոգուն, նա 

տեսաւ մի լոյս վերեւում, որն յանկարծ իր լոյսը սփ­

ռեց իր վրայ երկնքից: Դա իսկական եւ վիթխարի 



167

մի լոյս էր, որը յստակեցնում էր ամէն ինչ եւ ամէն 

ինչ մաքուր դարձնում ցերեկուայ պէս: Նա նոյն­

պէս, լուսաւորուած նրանով, զգում էր, որ ամբողջ 

տունը, ներառեալ այն խուցը, որում նա յայտնուել 

էր, անհետացել են եւ մէկ ակնթարթում ոչնչութիւն 

դարձել, նաեւ հէնց ինքը յափշտակուել է օդում՝ 

ամբողջովին մոռանալով իր մարմինը: Այդ վիճա­

կում,— ինչպէս նա մեկնաբանում էր եւ գրում իր 

վստահելիներին,— նա լցուած էր մեծ ուրախութե­

ամբ եւ հեղեղուած ջերմ արցունքներով, եւ ամենա­

տարօրինակն այս սքանչելի իրադարձութեան մէջ 

այն էր, որ նա դեռեւս հասուն չլինելով նման բա­

ցայայտութիւնների մէջ, ի զարմանս իրեն, սկսում է 

անդադար աղաղակել բարձրաձայն. «Տէ´ր, ողոր­

միր ինձ», մի բան, որ նա նկատում է, թէ ինքն ուշքի 

է եկել, քանի որ մինչ այդ նա բոլորովին անտեղե­

ակ էր, որ իր ձայնը խօսում է եւ որ իր խօսքը լսւում 

է դրսում… Աւելի ուշ, վերջապէս, այդ լոյսը կամաց–

կամաց նահանջում է եւ վերադառնում դէպի իր 

մարմինը եւ դէպի իր խցի ներսը եւ գտնում իր սիր­

տը լցուած անասելի ուրախութեամբ…1

1	 La Filocalia de la oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 130:



168

ՍԻՄԷՈՆ ՆՈՐ ԱՍՏՈՒԱԾԱԲԱՆ  
ՕՐՀՆԵՐԳ Ս. ԵՐՐՈՐԴՈՒԹԵԱՆ

Դու Աստուած ես յաւիտենական, եզակի 
եւ անստեղծ,

Սուրբ Երրորդութիւն Որդու եւ Հոգու հետ:
Արարիչն ես երեւելի եւ իմանալի աշխարհի:
Դո´ւ, Տէր եւ Վարդապետ:

Դու ինձ հրապուրեցիր քո գեղեցկութեամբ,
Եւ Քո սիրոյ համար Դու ինձ խոցեցիր՝
Փոխակերպելով ինձ ամբողջութեամբ:

Քո գեղեցկութիւնն ինձ գերել է եւ ես հիացած եմ,
Ո´վ Սուրբ Երրորդութիւն, Դու ի´մ Աստուած:
Երեքից Իւրաքանչիւրում
Նոյնանում են յատկանիշները Քո,
Եւ երեքը մէկ Դէմք են,
Դու, ով իմ Աստուած,
Դու Աստուած ես Տիեզերքի:

Թող իմ աչքերը տեսնեն Քո փառքը,
Եւ իմ ձայնը թող դա հռչակի ամէն օր:
Դո´ւ, Արարիչ եւ Վարդապետ դարերի,
Դո´ւ՝ Սուրբ Երրորդութիւն, Դու իմ Աստուած:



169

ԳՐԻԳՈՐ ՍԻՆԱՅԵՑԻ  
(1260–1346)

Գրիգոր Սինայեցին ծնուել է մօտաւորապէս 

1260 թուականին Զմիւռնիայում (Իզմիր): Երիտա­

սարդ տարիքում, 1282 թ., նա գերի է ընկել սելջուկ 

թուրքերի ձեռքը եւ տարուել Սիրիայի Լաւոդիկէ 

քաղաքը, ուր տեղի քրիստոնեաները կարողացել 

են փրկագին վճարել նրա համար եւ ազատել գե­

րութիւնից: Այնուհետեւ նա գնացել է Կիպրոս, ուր 

հրապուրուել է վանական կեանքով, ապա անցել է 

Սինա թերակղզու Սուրբ Կատարինէ վանքը եւ այն­

տեղ էլ կատարել վանականի իր ուխտը, որի հա­

մար էլ կոչուել է՝ Սինայեցի:

Հետագայում, Գրիգոր Սինայեցին տեղափո­

խուել է Կրետէ, որտեղ Արսէն անունով մի յոյն վա­



170

նականից սովորել է հեսիխասմի կիրառման սկզ­

բունքները: Որոշ ժամանակ անց, 1310 թուականին, 

նա հաստատուել է Աթոս լեռան մի վանքում եւ 

մնացել այնտեղ մինչեւ 1335 թուականը: Այնուհե­

տեւ, Աթոսի վրայ թուրքերի աճող յարձակումները 

պատճառ են դարձել, որ Գրիգոր Սինայեցին իր 

որոշ աշակերտների հետ թողնի վանքը եւ գնա դէ­

պի Բուլղարական կայսրութիւն, ուր նա Բուլղարի­

այի ցար Իւան Ալեքսանդր օրօք պաշտպանութիւն 

է գտել: Այստեղ նա, Ստրանջա լեռներում, Պարո­

րիայի մօտ, հիմնում է մի վանք, որտեղ նա վախ­

ճանւում է 1346 թուականին:

Հարուստ է Գրիգոր Սինայեցու հոգեւոր ժա­

ռանգութիւնը: Նա գրել է բազմաթիւ շարականներ, 

աստուածաբանական մեկնաբանութիւններ եւ մի 

կարեւոր ուսումնասիրութիւն քրիստոնէական միս­

տիցիզմի (հեսիխասմի) մասին: Ֆիլոկալիան ընդ­

գրկում է յունարէն հինգ աշխատութիւններ նրանից:

Եզրակացնելով՝ պէտք է ասել, որ Գրիգոր Սի­

նայեցու համար հոգեւոր կեանքը կայանում է հիմ­

նականում մկրտութեան էներգիան վերականգնե­

լու եւ փորձարարական ճանապարհով վերագտ­

նելու, ինչպէս նաեւ լոյսը ընկալելու մէջ: Դրանց կա­

րելի է հասնել տարբեր ուղիներով: Դրանցից ամե­

նակարճը Յիսուսի աղօթքն է, որն ուղեկցւում է 

շնչառական տեխնիկայով: Սուրբ Հոգով շարժուող 

իմաստութիւնը մտաւոր, մաքուր եւ հրեշտակային 

աղօթքի զօրութիւնն է, որի նշանն է ձեւերից ամ­

բողջովին ազատուած միտքը՝ չտեսնելով ոչ իրեն, 

ոչ էլ նիւթական որեւէ բան, քանզի զգայարանները 

յաճախ ծածկուած են այդ լոյսի համար:



171

Չար մտքերի հետ կռիւը կարելի է շահել 
միայն Քրիստոսին մեզ օգնութեան կանչելով,
քանի որ նրանք անկարող լինելով տանել
սրտի ջերմութիւնը աղօթքի մէջ,
փախչում են կրակով այրուածի պէս:



Ոչ մի սկսնակ չի կարող յետ մղել նոյնիսկ մի 

պարզ միտք, եթէ Աստուած չօգնի նրան նման 

ջանքերում: Քանզի միայն ամենաուժեղը կարող է 

քաջութեամբ պայքարել եւ հեռացնել իրենից վնա­

սակար մտքերը: Բայց նա պէտք է միաւորի իր 

ջանքերը Աստծոյ հետ՝ կրելով այն զէնքերը, որոնք 

Նա ինքն է տալիս նրան:

Այսպիսով, երբ տեսնէք նրանց գալը (չար մտ­

քերի), յամառօրէն եւ հետեւողական կերպով կան­

չէք Տէր Յիսուս Քրիստոսին, եւ կը տեսնէք, թէ ինչ­

պէս են դրանք անհետանում: Քանզի չկարողանա­

լով տանել սրտի մէջ աղօթքի ջերմութիւնը, դրանք 

փախչում են կրակով այրուածի պէս: «Յիսուսի 

անունով պայքարիր քեզ վրայ յարձակուողների 

դէմ»,— ասում է սուրբ Յովհաննէս Սինայեցին, քա­

նի որ մեր Աստուածը կրակ է, որը լափում է ամէն 

չարիք (Բ Օրինաց Դ 24): Տէրը միշտ շտապում է օգ­

նելու, որովհետեւ «մի՞թէ Աստուած արդարութիւն 

չի անի իր ընտրեալներին, երբ նրանք գիշեր ու ցե­

րեկ աղաղակում են Նրան, մինչ Նա թողնում է 

նրանց սպասել» (Ղուկաս ԺԸ 7)1:

1	 Քաղուած և իսպաներէնի թարգմանուած հետևեալ 
գրքից՝ Sfântul Grigorie Sinaitul, Despre liniştire şi despre cele 
două feluri ale rugăciuni în Filocalia VII, Bucureşti, 1977.



172

* * *

Քրիստոսի հետ տառապելու պատճառն այն է, 

որ մենք Նրա հետ միասին փառաւորուենք կամ 

աստուածանանք (Հռոմ. Ը 17): Արատաւոր ցանկու­

թիւնները կամ հեդոնիզմը (հաճոյքների հետեւից 

գնալը) մահ են պատճառում նրանց, ովքեր գոր­

ծում են դրանք: Ահա թէ ինչու մարդ կամաւոր կրում 

է Քրիստոսի չարչարանքները, որը խաչելութիւնն է 

խաչելութեան եւ մահն է մահուան:

Նա, ով տառապում է Քրիստոսի համար, համ­

բերութեամբ դիմանում է իր հետ պատահող փոր­

ձութիւններին: 

ՓՈՐՁՈՒԹԻՒՆՆԵՐԸ, ՈՐՈՆՔ  
ԳԱԼԻՍ ԵՆ ՔՆԻ ԺԱՄԱՆԱԿ

Հարց.— Քանի՞ ձեւով է առաջանում սերմնա­

ծորումը՝ մեղաւոր եւ ոչ մեղաւոր:

Պատասխան.— Դա պատահում է երեք եղա­

նակով՝ պոռնկութեամբ, ինքնաբաւարարումով եւ 

անմաքուր ու այլասերուած մտքերի ազդեցութե­

ամբ: Ոչ մեղաւոր ծորումները տեղի են ունենում 

եօթ ճանապարհով. 1) մէզի հետ միասին. 2) տար­

բեր ուտելիքների պատճառով. 3) գրգռիչ յուզում­

ների եւ իրադարձութիւնների պատճառով. 4) ոգե­

լից խմիչքների օգտագործումով. 5) մարմնի հեղ­

գութեան կամ թուլութեան պատճառով. 6) չափա­

զանցուած յոգնածութեան պատճառով. 7) Երազի 

մէջ դիւային տարբեր երեւակայութիւնների պատ­

ճառով: 



173

Նրանց համար, որոնք ծերացել են ուղղափառ 

ասկետիկ պրակտիկայում, դա յաճախ տեղի է ու­

նենում վերը նշուած հինգ միջանկեալ ձեւերով: Եօ­

թը ճանապարհից առաջինի հետ համընկնում են 

նրանք, որոնց սերմնահեղուկը դուրս է գալիս մէզի 

հետ խառնուած, որովհետեւ շատ ասկետիկ ջան­

քերի եւ յոգնածութեան պատճառով ներքին ծո­

րանները մի կերպ թուլացած են լինում եւ նրանց 

տրւում է աստուածային սրբացնող էներգիան, որն 

է ժուժկալութեան շնորհը: Վերջին ճանապարհը՝ 

երազի մէջ երեւակայական միջոցով կատարուող 

սերմնական հոսքն է, դա վերաբերում է նրանց, 

ովքեր դեռ հեղգ են եւ թոյլ: Այս դէպքում էլ դա, քա­

նի որ ակամայ է կատարւում, ուրեմն մեղք չէ, ինչ­

պէս ասում են հայրերը

ՊԱՏՈՒԻՐԱՆՆԵՐԻ ԱԿՐՈՍՏԻՔՈՍ1

Ճշմարտութեան գիտութիւնը, ըստ էութեան, 

շնորհի զգացումն է…

* * *

Ճշմարիտ սրբավայր եւ ապագայ վիճակի 

ակնկալիք. այդպիսին է պղտոր մտքերից մաքրո­

ւած սիրտը, որը շարժւում է Հոգու միջոցով: Այն­

տեղ ամէն ինչ ընթանում է եւ արտայայտւում Հոգու 

ներգործութեամբ: Նա, ով չի հասել այս վիճակին, 

շնորհիւ իր միւս առաքինութիւնների, կարող է ծա­

1	 Յուն. ἀκρο-στῐχίδος հայերէն՝ բանակապ, եզրակապ, 
անձինք։



174

ռայել որպէս որակեալ քար Աստծոյ տաճարի կա­

ռուցման համար, այդուհանդերձ նա դեռ չի կարող 

համարուել Հոգու տաճար, ոչ էլ՝ նրա քահանայա­

պետը:

* * *

Բոլոր պատուիրաններից վեր կայ մի պատուի­

րան, որը վերաբերում է բոլորին. «Յիշի´ր քո Տէր 

Աստծուն ամէն ժամանակ» (Բ Օրինաց Ը 18): Հէնց 

այս պատուիրանի համար են միւսները արհա­

մարհւում եւ միեւնոյն ժամանակ հէնց սրա համար 

են միւսները իրագործւում: Մոռացութիւնը, առա­

ջին հերթին, ոչնչացնում է Աստծոյ հանդէպ յիշո­

ղութիւնը, մթագնում է պատուիրանները եւ բացա­

յայտում մարդու մերկութիւնը:

* * *

Հոգու մէջ էապէս գոյութիւն ունի երկու հիա­

ցական սէր՝ սրտի սէրը եւ հիացմունքային (էքս­

տազի) սէրը: Առաջինը համապատասխանում է 

լուսաւորութեանը, երկրորդը՝ բարեգործութեանը: 

Ե´ւ մէկը, եւ́  միւսը զգայնութիւններից հանում են 

այն ոգին, որը նրանք առաջ են մղում: Աստուա­

ծային սէրն այն հոգեւոր արբեցումն է,— ամենա­

բարձրը բնութեան մէջ,— որն ինքնին վերացնում է 

արտաքին աշխարհի հետ ցանկացած յարաբերու­

թեան զգացում:



175

* * *

Մտքերի սկիզբն ու պատճառը օրինազանցու­

թիւնից յետոյ յիշողութեան պոռթկումն է, որը, դառ­

նալով բարդ ու բազմազան, պարզ ու միատարր, 

կորցնում է Աստծոյ հանդէպ յիշողութիւնը եւ ապա­

կանում Նրա զօրութիւնները:

* * *

Նախնական այդ յիշողութիւնը մտքերի կոր­

ծանարար եւ չար յիշողութիւնից մաքրելու միջոցն է 

վերադառնալը սկզբնական պարզութեանը: Մեղ­

քի գործիքը՝ անհնազանդութիւնը, խեղաթիւրել է 

ոչ միայն պարզ յիշողութեան յարաբերութիւնները 

բարու հետ, այլեւ ապականել է նրա ուժերը եւ թու­

լացրել նրա բնական ձգողականութիւնը դէպի 

առաքինութիւնը: Յիշողութեան մեծագոյն դեղամի­

ջոցը աղօթքի մէջ յիշելն է Աստծուն՝ յամառօրէն եւ 

անսասան կերպով:

* * *

Հոգեւոր աղօթքի սկզբունքը,— խորհրդա­

պաշտ քահանայութիւնը,— հոգու մաքրագործող 

գործունէութիւնն է կամ առաքինութիւնը: Անդորրի 

սկզբունքը (հեսիխիա) հանգիստն է եւ դրա միջոցը՝ 

լուսաւորող առաքինութիւնն ու խորհրդածութիւնը: 

Նրա նպատակակէտն է՝ էքստազը եւ Աստծոյ կող­

մից հոգու յափշտակութիւնը:



176

ԽՈՐՀՐԴԱԾՈՒԹԵԱՆ  
ԵՒ ԱՂՕԹՔԻ ՄԱՍԻՆ

Մենք չպէտք է խօսենք մեծ բժշկի պէս կամ 

Սուրբ Գրքի կամ Հայրերի աջակցութեան կարիքն 

ունենանք, այլ «Աստծուց ուսուցանուած լինենք» 

(Յովհ. Զ 45) մինչեւ սովորենք եւ իմանանք Նրա 

մէջ եւ Նրա միջոցով այն ամէնը, ինչ անհրաժեշտ 

է: Ոչ միայն մենք, այլեւ որեւէ հաւատացեալ, մի՞թէ 

կանչուած չենք՝ մեր սրտերում փորագրուած կրե­

լու հոգու օրէնքի տախտակները եւ զրուցելու Յի­

սուսի հետ մաքուր աղօթքի միջոցով, ինչպէս քե­

րովբէները:

* * *

Բայց մենք պարզապէս երեխաներ ենք մեր 

երկրորդ ստեղծման պահին: Անկարող ենք ըմբռ­

նելու շնորհը, օգուտ քաղելու մեր վերանորոգու­

մից: Անտեղեակ ենք, նախեւառաջ, փառքի այն 

գերհզօր մեծութեանը, որին մենք մասնակից ենք: 

Մենք չենք գիտակցում, որ պահպանելով պատո­

ւիրանները, մենք պէտք է աճենք թէ´ յուզական 

ոլորտում եւ թէ´ հոգեպէս, տեսնելու համար այն, 

ինչ ստացել ենք: Այսպիսով, անփութութեան եւ չա­

րամիտ սովորութիւնների պատճառով ընկնում 

ենք անզգայութեան եւ կուրութեան մէջ, այն աս­

տիճան, որ այլեւս չգիտենք, թէ կայ Աստուած, թէ 

ինչ ենք կամ ինչ ենք դարձել, թէեւ Աստծոյ զաւակ­

ներն ենք, լոյսի զաւակները, Քրիստոսի երեխա­

ներն ու անդամները:



177

* * *

Մենք մկրտուել ենք հասուն տարիքում, բայց 

միայն ջուրն ենք ընկալում, ոչ թէ Հոգին: Նոյնիսկ 

Հոգով նորոգուելով՝ մենք դրան չենք հաւատում, 

բացի մեռած եւ անգործունեայ հաւատով… Մենք 

մարմին ենք եւ վարւում ենք ըստ մարմնի: Եւ մենք 

մեռած ենք մնում մինչեւ մեր վախճանի ժամը՝ 

առանց Քրիստոսով ապրելու կամ Նրանով յուզո­

ւելու: Եւ «այն, ինչ մենք գիտենք», ճամփորդութեան 

աւարտին եւ դատաստանի ժամանակ «կը վերցուի 

մեզանից» մեր անհաւատութեան պատճառով, եւ 

մեր յոյսը կը նուազի, քանի որ չենք հասկացել, որ 

երեխաները պէտք է նման լինեն Հօրը, աստուած­

ներ Աստծոյ մէջ, հոգիներ՝ Հոգուց բխած…

ՇՆՉԱՌՈՒԹԵԱՆ ՄԱՍԻՆ

Եսայի ճգնաւորը եւ նրանից առաջ շատ ուրիշ­

ներ հաստատում են, որ դու պէտք է պահես շունչդ: 

«Կրթի´ր քո անկարգ հոգին»,— ասում է Եսային, այ­

սինքն՝ թշնամու զօրութիւնից խանգարուած եւ 

ցրուած հոգիդ, ում մէջ անփութութիւնը մկրտու­

թիւնից յետոյ վերականգնում է նախկին բոլոր չար 

ոգիները (տես Մատթ. ԺԲ 45): Մէկ ուրիշն ասել է. 

«Վանականը պէտք է իր շնչառութեամբ ունենայ 

Աստծոյ յիշատակը». եւս մէկ. «Աստծոյ սէրը պէտք 

է անցնի մեր շնչով», իսկ Սիմէոն Նոր Աստուածա­

բանն ասում է՝ «Սեղմի´ր քո քթի միջով անցնող օդի 

ընդունումը այնպէս, որպէս թէ այլեւս չկարողանաս 

յարմարաւէտ շնչել…»: 



178

Մեր մաքրուելուց յետոյ մենք ստացել ենք Հո­

գու նշանները եւ ներքին Խօսքի սերմերը (Յակոբոս 

Ա 21), բայց պատուիրաններին չհնազանդուելը 

ստիպում է մեզ ընկնել կրքերի մէջ եւ Սուրբ Հոգին 

շնչելու փոխարէն, մենք յաղթահարւում ենք չար 

ոգիների շնչառութեամբ1:

1	 Filocalía 4o tomo: Varias enseñanzas para principiantes, 
medianos y perfeccionados, por san Gregorio el Sinaíta. Ed. 
Lumen, 2013.



179

Ս. Գրիգոր Պալամասի նկարը  
Աթոս լեռան Վատոպեդի (Վատոպեդիու) վանքում

ԳՐԻԳՈՐ ՊԱԼԱՄԱՍ  
(1296–1359)

ԺԴ. դարը, երբ գործել է Գրիգոր Պալամասը, 

մի շատ ծանր ժամանակաշրջան է եղել Բիւզան­

դական կայսրութեան համար, որն իր տարածքով 

շատ կրճատուած էր: 1204 թուականին Խաչակրաց 

չորրորդ արշաւանքի զինուորները, փոխանակ 

ազատագրելու Երուսաղէմը եւ յատկապէս տեղի 

քրիստոնէական սրբատեղիները մուսուլմանների 

ձեռքից, փոխում են իրենց ուղղութիւնը և յարձակ­



180

ւում, կողոպտում ու աւերում են Բիւզանդական 

կայսրութեան մայրաքաղաք՝ Կոստանդնուպոլիսը, 

ուր հաստատում են լատինական մի կայսրութիւն և 

մի լատին պատրիարք: Փախուստի մատնուած 

բիւզանդական կայսրն ու ուղղափառ պատրիարքը 

ապաստան են գտնում Նիկիայում: Ուղղափառու­

թեան սրտում բացուած այս վէրքը աւելի խորն է 

լինում, քան 1054 թ. հերձուածը Հռովմէական եկե­

ղեցու հետ, նրանք երկուստեք բանադրում են մի­

մեանց1: Ի վերջոյ բիւզանդական նոր կայսր Մի­

քայէլ Ը. 1261 թ. կարողանում է վերատիրանալ իր 

գահին, բայց, այդուհանդերձ, չի փչացնում իր յա­

րաբերութիւնները Հռոմի հետ՝ ակնկալելով նրա 

օգնութիւնը ընդդէմ թուրքերի:

Բիւզանդական կայսրութեան նման ծանր 

իրավիճակում է ծնւում Գրիգոր Պալամասը 1296 թ. 

Կոստանդնուպոլսում, Փոքր Ասիայից եկած մի ազ­

նուականի ընտանիքում, նա հինգ եղբայրներից 

աւագն էր: Նրա հայրը՝ Կոնստանտինը, եղել է բիւ­

զանդական կայսր Անդրոնիկոս Բ. Պալեոլոգի 

(1282–1328) պալատականը, սակայն մահացել է, 

երբ Գրիգորը դեռ շատ երիտասարդ էր: Ինքը՝ 

կայսրը, անձամբ զբաղուել է հօրից որբ տղայի 

խնամքով եւ դաստիարակութեամբ՝ յոյս ունենա­

լով, որ տաղանդաւոր Գրիգորն իրեն կը նուիրի 

պետական ծառայութեանը, սակայն Պալամասը, 

երկարատեւ աշխարհիկ ուսումնառութիւնից յետոյ, 

1316 թ. ընտրում է վանական կեանքը Աթոս լեռան 

1	 Հռոմի Յովհաննէս Պօղոս Բ. պապը 2000 թ. այցելում է 
Յունաստան, ուր պաշտօնապէս եւ հրապարակայնօրէն 
իր Եկեղեցու կողմից ներողութիւն է խնդրում վերոյիշեալ 
հակաքրիստոնէական դէպքերի համար:



181

վրայ, որտեղ նրան ծանօթացնում են հեսիխազմի 

աւանդոյթին: 

Նրա կեցութիւնը Աթոսում ընդհատւում է որո­

շակի ուղեւորութիւններով դէպի Թեսաղոնիկէ, որ­

տեղ նա քահանայ է ձեռնադրւում 1326 թ. եւ ուր 

աշխուժացնում է հեսիխաստական հոգեւորութե­

ան շրջանակը, ապա Կոստանդնուպոլիս՝ կարճա­

տեւ ճամփորդութեան ընթացքում մօր մահուան 

առթիւ: 1335–1336 թուականներին ընտրւում է Աթոս 

լեռան Սուրբ Սաբաս վանքի վանահայր, որն այն 

ժամանակ ունէր մօտաւորապէս 200 վանական:

Թուրքական յարձակումներից աւելի ապահով 

էր թւում Թեսաղոնիկէ (Սելանիկ) քաղաքը, դրա 

համար էլ Պալամասն իր միաբանակից եղբայրնե­

րի հետ հաստատւում է այնտեղ եւ քաղաքից ոչ 

շատ հեռու հիմնում մի մենաստան:

Գրիգոր Պալամասը ջատագովն էր հեսիխաս­

տական շարժմանն ու նրա տարածմանը յատկա­

պէս փրկելու համար իր եկեղեցին լատինացումից 

եւ Արեւմտեան սխոլասիկ աստուածաբանութիւ­

նից, մանաւանդ որ Բիւզանդական կայսրութիւնը 

թուրքերի յարձակումների պատճառով քաղաքա­

կանապէս յայտնուել էր ծանր վիճակում եւ ակն­

կալում էր Հռոմի օգնութիւնը: Այս առումով Պալա­

մասի դէմ է պայքարում հումանիստ փիլիսոփայ 

Բարլաամ Կալաբրացին իր կողմնակիցներով: 

Վերջինս ծագումով իտալացի էր եւ իր հռոմէական 

կաթոիկ դաւանանքից դարձել էր ուղղափառութե­

անը1: Նա իր վարկաբեկումներով քննադատում է 

1	 Բարլաամը, սակայն, հետագայում, գնալով Իտալիա, 
վերադառնում իր նախկին կաթոլիկ դաւանանքին



182

եւ ծաղրում հեսիխաստներին, մանաւանդ Աթոս 

լեռան վանականներին: Պալամասն ու Աթոս լեռան 

բոլոր վանահայրերը գրաւոր կերպով խստօրէն 

դատապարտւմ են Բարլաամին:

Ընդդիմադիրների աճող զրպարտութիւնների 

պատճառով, Կոստանդնուպոլսի Յովհաննէս ԺԴ. 

պատրիարքը 1344 թ. չորս տարով բանտարկել է 

տալիս Գրիգոր Պալամասին, որը նոր միայն յա­

ջորդ պատրիարք Իսիդորի օրօք ազատւում է բան­

տից եւ ձեռնադրւում որպէս Թեսաղոնիկէի եպիս­

կոպոս: Սակայն Բարլաամի հետ հակամարտու­

թիւնն ամբողջութեամբ չէր լուծուած, Թեսաղոնի­

կէի բնակիչները չեն ընդունում Պալամասին իբրեւ 

իրենց հոգեւոր առաջնորդ, եւ նա ստիպուած է լի­

նում ապրելու տարբեր վայրերում: Նոր միայն 1350 

թուականին նա կարողանում է զբաղեցնել իր 

եպիսկոպոսական աթոռը:

1354 թ. դէպի Կոստանդնուպոլիս կատարած 

իր ուղեւորութեան ժամանակ, Գրիգոր Պալամասի 

նաւն ընկնում է թուրք ծովահէնների ձեռքը, որոնք 

նրան բանտարկում են եւ ծեծի ենթարկում: Նա 

ստիպուած է լինում անցկացնել օսմանեան արքու­

նիքում կալանքի տակ: Ի վերջոյ, հաւանաբար 

փրկագին վճարելու միջոցով, նա ազատ է արձակ­

ւում եւ վերադառնում Թեսաղոնիկէ, որտեղ իր կե­

անքի վերջին երեք տարիներին ծառայում է որպէս 

արքեպիսկոպոս: Յետ մահու, 1368 թ., նա սրբա­

դասւում է Կոստանդնուպոլսի տիեզերական 

պատրիարքի կողմից:



183

Նրա աճիւնները ամփոփուած են Թեսաղոնի­

կէի (Սելանիկ) Սուրբ Գրիգոր Պալամաս եկեղե­

ցում:

Շատ հարուստ է Գրիգոր Պալամասի գրական 

ժառանգութիւնը, ուր կարելի է գտնել բազմաթիւ 

հոգեւոր քարոզներ, ճառեր, կրօնական միստիկ 

խորհրդածութիւններ, նամականի, արժէքաւոր ու­

սումնասիրութիւններ, որոնցից յատկապէս երկու­

սը փորձում են ցոյց տալ, որ Սուրբ Հոգին բխում է 

բացառապէս Հայր Աստծուց1, մի տեսակէտ, որը 

բոլորովին հակառակ է Ս. Հոգու բխումի վերաբե­

րեալ Հռովմէական Կաթոլիկ Եկեղեցու ներմուծած 

Filioque (եւ յՈրդւոյ) դաւանանքին:

ԳՐԻԳՈՐ ՊԱԼԱՄԱՍ  
ԱՂՕԹՔԻ ԵՒ ՍՐՏԻ ՄԱՔՐՈՒԹԵԱՆ  

ՄԱՍԻՆ

Աստուած ինքնին բարի է, նոյնինքն ողորմա­

ծութիւնն է, բարութեան խորութիւնը եւ, միեւնոյն 

ժամանակ, Նա ընդգրկում է այդ խորութիւնը եւ 

գերազանցում է բոլոր անուններն ու բոլոր հնարա­

ւոր հասկացութիւնները: Նրա ողորմութիւնը ստա­

նալու այլ միջոց չկայ, քան միութիւնը Նրա հետ: 

Մարդը միաւորւում է Աստծուն՝ հնարաւորինս կի­

սելով նոյն առաքինութիւնները՝ պաղատանքի եւ 

միութեան այդ առեւտրի միջոցով, որը հաստատ­

ւում է աղօթքի մէջ:

1	 Obras completas de Gregorio Palamas, I, Tesalónica 1962.



184

Առաքինութիւններին մասնակցելը, հաստա­

տուած նմանութիւնների շնորհիւ, առաքինի մար­

դու վրայ այն ազդեցութիւնն է գործում, որով նա 

տրամադրւում է ընդունել Աստծուն: Աղօթքի զօ­

րութեանն է պատկանում այս ընդունելութեան 

գործողութիւնը, ինչպէս նաեւ խորհրդաւոր կեր­

պով մարդու աճման ընծայումն ու միաւորումը աս­

տուածայինին,— որովհետեւ դա բանական արա­

րածների կապն է իրենց Արարչի հետ,— պայմա­

նով որ գործուն զղջման շնորհիւ այդ աղօթքը գե­

րազանցի կրքերի եւ մտքերի մակարդակը: Քանզի 

կրքերի հետ կապուած մարդկային հոգին չի կա­

րող յաւակնել աստուածային միութեանը:

* * *

Երբ հոգու միասնութիւնը դառնում է եռամի­

ասնական, չդադարելով մէկ լինելուց, հոգին միա­

ւորւում է գերագոյն եռամիասնական կատարելու­

թեանը՝ փակելով մոլորութեան տանող բոլոր դռ­

ները՝ տիրելով մարմնին, աշխարհին եւ այդ աշ­

խարհի իշխանին: Այս կերպ հոգին լիովին խուսա­

փում է իր վրայ կատարուած յարձակումից, նա 

ամբողջովին ինքն իր մէջ է եւ Աստծոյ մէջ եւ վայե­

լում է իր ներսում առաջացող հոգեւոր վեհացումը, 

քանի դեռ ինքը մնում է այդ վիճակում: Հոգու մի­

ասնութիւնը դառնում է եռեակ եւ մնում է մէկ, երբ 

նա շրջւում է դէպի ինքն իրեն եւ ինքն իրենից 

բարձրանում դէպի Աստուած: Հոգու վերելքը դէպի 

Աստուած կատարւում է հիմնականում աղօթքի մի­

ջոցով. երբեմն ընտրուած եւ կենտրոնացուած սեղմ 

աղօթքով, երբեմն էլ աւելի ընդլայնուած աղօթքով, 



185

որն աւելի ջանք է պահանջում: Նա, ով յարատե­

ւում է հոգեկան այս կենտրոնացման եւ դէպի Աս­

տուած իր ձգտումի մէջ, եռանդուն կերպով զսպե­

լով իր մտքի յարձակումները, ներքուստ մօտենում 

է Աստծուն, տիրում է անասելի բարիքների, համ­

տեսում է գալիք դարաշրջանի քաղցրութիւնը, հո­

գեւոր իմաստով ճանաչում է, թէ որքան լաւ է Տէրը՝ 

ըստ սաղմոսերգուի խօսքի (Սղմս. ԼԳ 9):

* * *

Մեր մարմինն ինքնին ոչ մի վատ բան չունի, 

այն իր բնութեամբ լաւ է: Նրանում պարզապէս մի 

ինչ–որ վնասակար բան կայ, և դա մարմին զգե­

ցած հոգին է, այն մարմինը, որը տրուած է պոռն­

կական մեղքին: Չարը մարմնից չի գալիս, այլ 

նրանից, ով բնակւում է այդ մարմնում: Չարը նրա­

նից չէ, որ հոգին բնակւում է մարմնում, այլ դա 

աւելի նրանից է, որ հոգու օրէնքին հակադրուող 

օրէնքն է կիրառւում մեր մարմնի անդամների մէջ: 

Ահա թէ ինչու մենք ապստամբում ենք մեղքի օրէն­

քի դէմ եւ այն արտաքսում մարմնից, որպէսզի 

ներմուծենք նրա մէջ հոգու իշխանութիւնը: Այս իշ­

խանութեան շնորհիւ մենք սահմանում ենք օրէնքը, 

նրա բնոյթը և նրա գործունէութեան սահմանը՝ հո­

գու իւրաքանչիւր զօրութեան, զգայարանների և 

մարմնի անդամների նկատմամբ: Իւրաքանչիւրին 

տրւում է այն, ինչ որ արժանի է: Օրէնքի այս աշ­

խատանքը կրում է ժուժկալութեան անունը: Հոգու 

կրքային հատուածի համար մենք ձեռք ենք բերում 

բարեգործութեան հիանալի սովորութիւնը, իսկ 

հոգու բանական մասի համար մենք բարելաւում 



186

ենք այն՝ դէն շպրտելով այն ամէնը, ինչը խանգա­

րում է հոգու վերելքին դէպի Աստուած: Օրէնքի 

այս երեւոյթը կոչւում է սթափութիւն: Նա, ով մաք­

րում է իր մարմինը ժուժկալութեան միջոցով, նա, 

ով բարեգործութեամբ և գթասրտութեամբ իր 

բարկութիւնն ու ցանկասիրութիւնը դարձնում է 

առաքինութեան առիթ, նա, ով Աստծուն մատու­

ցում է աղօթքով մաքրուած հոգի, ձեռք է բերում եւ 

իր մէջ տեսնում մաքուր սրտերին խոստացուած 

շնորհը… «Այս գանձը մենք տանում ենք հողէ 

անօթների մէջ» (հմմտ. Բ Կորնթ. Դ 6–7): Սրանով 

մենք հասկանում ենք մեր մարմինը: Այս դէպքում, 

ուրեմն, ինչպէ՞ս, մեր հոգին, ունենալով ու պահե­

լով մեր մարմնի ներսում, կարող ենք զրկուել նրա 

ազնուագոյն վեհութիւնից:

* * *

Նրանք, ովքեր նկատի ունեն ուղեղը կամ սիր­

տը իբրեւ հոգու նստավայր, մեղադրւում են որպէս 

Մեսալեանական աղանդաւորներ1, բայց այդպիսիք 

թող իմանան, որ յարձակւում եմ սրբերի վրայ: 

Նոյնպէս Ս. Աթանասը բանականութեան նստա­

վայրը տեղադրում է ուղեղում, իսկ Ս. Մակարը, որի 

լուսաւորութեան փայլը ոչ ոքից պակաս չէ, սիրտն 

է համարում իբրև վայրը հոգու գործունէութեան: Եւ 

նրանց հետ համաձայն են գրեթէ բոլոր սրբերը: 

1	 Այս անունը հաւանաբար առաջացել է Ասորիքում 
տարածուած «մսալիանա» (աղօթողներ) աղանդից, 
որը նաեւ հաստատուած է եղել Հայաստանում իբրեւ 
«մծղնէութիւն», այն դատապարտուել է Շահապիւանի 
եկեղեցական ժողովում 444 թ., հետագայում այն 
ընդգրկուել է պաւղիկեանների շարժման մէջ:



187

Սուրբ Գրիգոր Նիւսացին էլ, հաստատելով, որ հո­

գին ոչ մարմնի ներսում է, ոչ էլ դրսում, չի հակա­

սում նրանց, քանզի միւսները հոգին դնում են 

մարմնի մէջ այնքանով, որքանով այն համարում 

են միացած նրա հետ: Նրանք իրենց խօսքում 

պարզապէս այլ տեսակէտ են ներկայացնում, բայց 

իրենց խորքում իրարից տարբեր կարծիք չունեն1:

Ս. Գրիգոր Պալամասի Եկեղեցին
Ուր պահպանւում են սրբի մասունքները
Թեսաղոնիկէ (Սելանիկ) – Յունաստան

	

1	 La Filocalia de la oración de Jesús, Salamanca 1998, էջ 183–
184, 192.



ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹԻՒՆ

Առաջաբան .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      7

Ֆիլոկալիա Յիսուսեան աղօթքի մասին 	������������ 15 

Անապատական հայրերի ասոյթներից 	������������  46

Աբբայ Աղաթոն .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    50 

Աբբայ Յովհաննէս Կարճահասակ 

(Կոլոբոս) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     58 

Անտոն Մեծ կամ Անտոն 

Անապատական .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  63 

Ս. Եփրեմ Ասորի .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  73 

Մեծն Մակար Եգիպտացի .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             80 

Ս. Եւագր Պոնտացի .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   88 

Ս. Նեղոս Սինայեցի .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 111 

Յովհաննէս Կասիան Հռովմէացի .  .  .  .  .  .  .  .         121 

Բարսանուփիոս .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  128 

Յովհաննէս Սանդուղքը (Կլիմակոս) 	���������������� 138 

Իսահակ Նինուէցի .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               147 

Սիմէոն Նոր Աստուածաբան .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          162 

Գրիգոր Սինայեցի .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               169 

Գրիգոր Պալամաս .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               179 



ՖԻԼՈԿԱԼԻԱ
ԿԱՄ ՍԷՐ ԴԷՊԻ  

ԳԵՂԵՑԿՈՒԹԻՒՆԸ


Հաւաքեց եւ թարգմանեց՝ 
Յակոբ արք. Գլնճեանը

Հրատարակության խմբագիր՝ 

Գևորգ Մադոյան

Ձևավորումը՝ 

Վիտալի Ասրիևի

Տպագրվել է «Ասողիկ» տպագրատանը

Տպագրությունը՝ օֆսեթ 

Թուղթը՝ օֆսեթ

Չափսը՝ 60x84/16 

Ծավալը՝ 12 տպ. մամուլ


